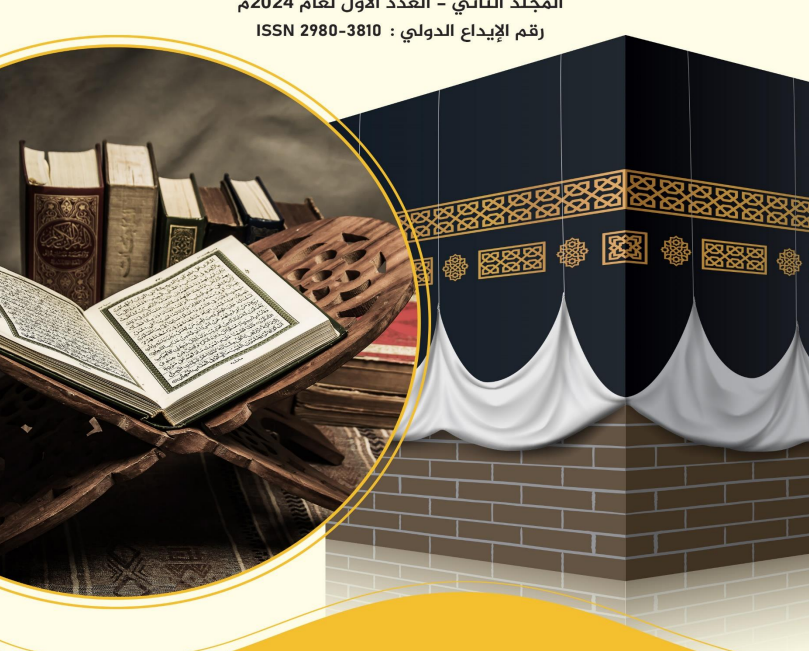


# جامعة ستــاردوم

# للدراسات الإسلامية والشرعية

مجلة ستاردوم العلمية المحكمة للدراسات الإسلامية والشرعية تصدر بشكل ربع سنوي عن جامعة ستاردوم المجلد الثاني – العدد الأول لعام 2024م







### هيئة تحرير مجلة ستار دوم للدراسات " الإسلامية والشرعية "

#### رئيس التحرير

أ. د رياض فرج بن عبدات - اليمن

#### المدقق اللغوى

أ.ليلي حسين العيان – تركيا

#### عضو هيئة تحرير

د. موسی محمود معطان - فلسطین

د. عمر قيس عباس - العراق

د.سامي عدنان العجوري - فلسطين

د.زهرة عبد العزيز الثابت - تونس

د.محمد إبراهيم محمد السلقاوي - فلسطين

#### الهيئة العلمية " الاستشارية "

أ.د.رائد يوسف جهاد – العراق

أ.د أحمد محمد قاسم مذكور - اليمن

أ.دطه جسام محمد العزاوي - العراق

أ.د خالد عبد العظيم سليمان – السعودية

أ.د رائد محمد عبد العبيدي - العراق

أ.د مصطفى إسماعيل مصطفى - العراق

أ.د محمود سعيد محمد الغزالي - اليمن

د. محمد على حسن الشوكى - السعودية

د. أحمد عبد الرحيم مرسى - السعودية

جميع حقوق الملكية الأدبية والفنية محفوظة لمجلة ستاردوم للدراسات الإسلامية والشرعية

## كلمة مدير مجلة ستاردوم

قال تعالى: ( قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ) سورة الزمر، (آية: 9).

قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: (مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللهُ لَهُ بهِ طَرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ).

إستهداءً بالقيم الربانية عبر القرآن والسنة النبوية ترتكز مجلة ستاردوم العلمية للدراسات الإسلامية والشرعية في قيمها الكلية، مستوحية مواضيعها المقدمة أو المطروحة من تلك القيم والمعاني، وإن موضوعات هذا العدد تأتي متزامنة مع العديد من الأحداث؛ لتكون منارات يُستهدى بها في معالجة كثير من قضايا الأمة. ولما كان الأمر كذلك كانت مجلة ستاردوم، وستبقى ملاذًا معرفيًا آمنًا يقصده الباحثون، ويلتف حوله المهتمون بمشكلات المجتمع وقضاياه.

يسرنا أن نقدم بين يدي القارئ هذه الطائفة من المعرفة، التي أصدرتها مجلة ستاروم العلمية للدراسات الإسلامية والشرعية في عددها الثالث، نأمل أن تكون نبراسًا للتغيير وأداة للتطور، ينعكس أثرها على مسار الأمة أخلاقيًا وسياسيًا واقتصاديًا واجتماعيًا؛ لأن الدين روح الانطلاق الأسمى.



# عناوين الأبحـــاث

- ▶ الكليات التشريعية القرآنية (مفهومها, أهميتها, خصائصها, ضوابطها, أنواعها, وأساليب عرضها في القرآن) وعلاقتها بمقاصد الشريعة.
  - د. محمود حمود محمد الجلال
  - ▼ تغليب المؤنث على المذكر في القرآن الكريم دراسة تحليلية د. محمد مؤمن محمد بامؤمن
  - ◄ الضروريات الخمس وتطبيقاتها في سورة الإسراء
     أ.م .د عادل محفوظ باسدس الباحث. عمر عبد الباسط التميمي
- التناظر في المجموعة السابعة (مجموعة الأنفال) من السبع المثاني: مجموعة "يرزقكم الله" Symmetry in the Seventh group (Al-Anfal group) of the Seven Pairs (Al-Mathani) in the Holy Qur'an: The group of Allah Provides You
  - أ. د. أيمن عيد الرواجفة د. حسني القرارعة د. حنان غازي اليونس

### شروط النشر في مجلة ستاردوم للدراسات الإسلامية و الشرعية

#### مجالات النشر:

تهتم مجلة ستاردوم العلمية المحكمة للدراسات الإسلامية بعد موافقة أعضاء هيئة التحرير (المبدئية) بالأبحاث والأوراق العلمية في المجالات الآتية:

الشريعة، وأصول الدين، والحديث وعلومه، والعقيدة الإسلامية، والفكر الإسلامي، والفلسفة والمنطق، والدعوة والإرشاد، والتفسير وعلوم القرآن والقراءات القرآنية، ومقارنة الأديان وحوار الحضارات، والسيرة النبوية والتاريخ الإسلامي، وغيرها من العلوم الإسلامية والشرعية بشكلٍ عام.

#### شروط النشر:

- 1. أن يتسم البحث بالأصالة والجدة والموضوعية، ويُمثل قيمة علمية ومعرفية جديدة في ميدان العلوم الإسلامية.
  - 2. تُقبل الأبحاث باللغتين العربية والإنجليزية، على أن تتسم بالسلامة اللغوية والنحوية والإملائية.
- 3. ألا يكون البحث قد سبق نشره، أو نُشر جزئياً أو كلياً، أو أُرسِل للنشر في مجلة أخرى، أو قُدّم لمؤتمر أو أي جهة أخرى. ويُقدّم الباحث تعهداً خطياً بذلك، وبعدم إرساله لمجلة أخرى إلا بعد أخذ موافقة خطية من مجلة ستاردوم للدراسات الإسلامية.

- 4. تقبل المجلة الأبحاث المُستلة من رسائل الماجستير والدكتوراه، بعد إعادة صياغتها من جديد، والإشارة إلى أنه بحث مُستل في الصفحة الأولى من البحث، وإرفاق نسخة إلكترونية من الرسالة للمجلة، لعرضها على هيئة تحرير المجلة والمحكّمين؛ لاقتراح أي تعديلات جوهرية —إذا لزم الأمر —.
  - 5. للمجلة الحق بإجراء أي تعديلات شكلية على البحث بما يتناسب وطبيعة المجلة.
    - 6. الأبحاث المُرسِلة للمجلة لا يُعاد إرسالها للباحثين سواءً تم قبولها أو رُفضت.
- 7. الباحث مسؤول مسؤولية كاملة عن صحة الاقتباس من المراجع المُشار إليها، كما أن هيئة تحرير المجلة غير مسؤولة عن أي سرقة علمية تتم في هذه الأبحاث، وعند ثبوت ذلك؛ يتم سحب البحث من العدد، وللمجلة الحق باتخاذ ما يلزم من إجراءات حيال الباحث.
- 8. يُكتب عنوان البحث باللغتين العربية والإنجليزية، والملخص باللغتين العربية والإنجليزية، على ألا يزيد عدد كلمات كل مُلخص عن (250) كلمة، بالإضافة إلى خمس كلمات مفتاحية على الأكثر.
- 9. ألا تزيد عدد صفحات البحث عن (30) صفحة، بما في ذلك الأشكال والرسومات والجداول والهوامش وقائمة المراجع، وتُدرج الملاحق بعد قائمة المراجع، (مع العلم بأن الملاحق لا تُنشر، وإنما توضع بهدف التحكيم والاطلاع فقط).

#### قواعد عامة:

- 1. الالتزام بشروط وقواعد وأخلاقيات البحث العلمي وضوابطه المنهجية.
- 2. الأبحاث المخالفة لشروط النشر وقواعده لن يتم النظر فيها أو الردّ عليها.

- 3. للمجلة الحق في رفض أي بحث علمي حتى بعد قبوله؛ إن اتضح وجود مخالفات لقواعد وسياسة النشر بالمحلة.
- 4. تخضع جميع الأبحاث لفحص أولي، وفحص درجة الاستلال، على ألا تزيد عن (30%)؛ للتأكّد من أهلية البحث قبل تقديمه للتحكيم، وتقوم هيئة تحرير المجلة ببيان أسباب الرفض البحث.
- 5. تخضع الأبحاث لتحكيم سري تام، وحسب الأصول العلمية من قبل مُحكّمين اثنين على الأقل متخصصين في مجال البحث، ويتم تزويد الباحث بأسباب رفض البحث أو بالتعديلات المقترحة في غضون (10- في مجال البحث، ويلتزم الباحث كتاباً يفيد بالموافقة الأولية على البحث، ويلتزم الباحث بإجراء هذه التعديلات المطلوبة في غضون (5-7) أيام من تاريخ استلامه قرار التعديلات، ومن ثم إعادة إرسال التعديلات للمجلة، وإلا سيُصرف النظر عن البحث.
- 6. يتم الرد بقبول البحث بصورة نهائية أو رفضه في غضون (3-6) أشهر من تاريخ استلام البحث، وبعد إجراء الباحث للتعديلات المُقترحة والالتزام بها.
- 7. تُعبّر الأبحاث المنشورة عن وجهات نظر مؤلفيها فقط، ولا تُعبّر بالضرورة عن وجهة نظر المجلة، كما ويتحملون مسؤولية صحة المعلومات والنتائج ودقتها.
  - 8. تعتمد المجلة نظام الجمعية الأمريكية لعلم النفس (APA 6.0) للتوثيق والنشر العلمي.
  - 9. يخضع ترتيب الأبحاث عند النشر الاعتبارات فنية فقط، ولا تمس بمكانة الباحث أو بقيمة بحثه.
- 10. جميع حقوق الطباعة والنشر محفوظة للمجلة، وذلك بعد قبول ونشر البحث، ولا يجوز النقل أو النشر إلا بالإشارة للمجلة.

#### عناصر البحث:

- 1. عنوان البحث باللغتين العربية والإنجليزية، اسم الباحث ثلاثياً، الرتبة العلمية، المؤسسة التعليمية التي ينتمي إليها، والبريد الإلكتروني.
- 2. ملخص البحث باللغتين العربية والإنجليزية، بما لا يزيد عن (250) كلمة، ويشتمل الملخص على: هدف البحث، المنهج المُتبع، المجتمع، العينة وتوزيعها، الأدوات، المعالجة الإحصائية، أهم النتائج والتوصيات، بالإضافة إلى خمس كلمات مفتاحية على الأكثر.
  - 3. مقدمة.
  - 4. مشكلة البحث، يوضح فيها الباحث مبررات البحث، أسئلتها أو فرضياتها.
    - 5. أهداف البحث.
    - 6. أهمية البحث.
    - 7. حدود البحث.
    - 8. التعريفات الإجرائية للبحث.
  - 9. الإطار النظري والدراسات السابقة، والتعقيب عليها ومدى استفادة الباحث منها، وإضافته العلمية عليها.
- 10. منهجية البحث وإجراءاته، وتتضمن: منهج البحث والمجتمع والعينة، وأدوات البحث (إن وجدت) والتأكد من صدقها وثباتها، وإجراءات البحث.
  - 11. عرض النتائج وتفسيرها ومناقشتها.
  - 12. خاتمة تتضمن خلاصة شاملة للبحث بأهم النتائج والتوصيات والمقترحات.
    - 13. قائمة المراجع، مقسمة إلى مراجع عربية ومراجع أجنبية، ومرتبة هجائياً.

#### تنسيق البحث:

يجب تنسيق ملف البحث على برنامج مايكروسوفت ورد (MS Word)، حسب النظام الآتي:

- الورق: حجم (A4) بأبعاده القياسية (210×297) ملم.
- الهوامش للأبحاث العربية والإنجليزية: (2.54 سم) من أعلى وأسفل، (3.18 سم) من اليمين واليسار، هوامش "عادى".
  - المسافة بين الأسطر: مفردة (بمقدار: 1).
  - تُدرج أرقام الصفحات في أسفل الصفحة.
  - يجب ألا يتجاوز حجم الجداول والأشكال والرسومات البيانية حجم وهوامش الصفحة.
    - الخطوط:
    - 1. الأبحاث المكتوبة باللغة العربية: نوع الخط (Simplified Arabic).
    - 2. الأبحاث المكتوبة باللغة الإنجليزية: نوع الخط (Times New Roman).
- حجم الخط: (14) غامقًا للعنوان الرئيس، (12) غامقًا للعناوين الفرعية، (12) عاديًا لباقي النصوص وترقيم الصفحات، (11) عاديًا للمراجع.
  - الجداول:
  - تُدرج الجداول في النص، وترقّم ترقيماً متسلسلاً، وتُكتب أسماؤها وعناوينها في أعلاها.
    - الجدول ورقمه نوع الخط: حسب اللغة البحث، وحجم الخط (12) غامقًا.
    - عنوان الجدول نوع الخط: حسب اللغة البحث، وحجم الخط (12) عاديًا.

- تُنسق كالآتي في أعلى الجدول الجدول (1): عنوان الجدول. ويُشار إليها في متن البحث بالجدول رقمه، مثل: ويُشير الجدول (1) إلى ...
  - تُكتب النصوص داخل الجداول بنوع خط: حسب لغة البحث، وحجم (11) عاديًا.
- تُكتب الملاحظات التوضيحية أو مصدر الجدول في أسفل الجدول، بحجم خط (11) عاديًا، ثم توثّق بالمراجع.
  - الأشكال والرسوم البيانية:
  - تُدرج الأشكال والرسوم البيانية في النص، وترقّم ترقيماً متسلسلاً، وتُكتب أسماؤها وعناوينها أسفلها.
    - الشكل أو الرسم ورقمه نوع الخط: حسب اللغة البحث، وحجم الخط (12) غامقًا.
    - عنوان الشكل أو الرسم نوع الخط: حسب اللغة البحث، وحجم الخط (12) عاديًا.
- تُنسق كالآتي في أسفل الشكل أو الرسم البياني الشكل (1): عنوان الشكل. ويُشار إليها في متن البحث بالشكل رقمه، مثل: ويوضح الشكل (1) أن ....

يُكتب مصدر الشكل أو الرسم في أسفل الشكل، بحجم خط (11) عاديًا، ثم يوثّق بالمراجع.

# الضروريات الخمس وتطبيقاتها في سورة الإسراء

أ.م .د عادل محفوظ باسدس أستاذ الفقه وأصوله ومقاصد الشريعة المشارك جامعة المهرة الباحث/ عمر عبدالباسط التميمي باحث دكتوراه ( فقه وأصوله) بجامعة المهرة

#### ملخص البحث

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحابته أجمعين.

أما بعد: يهدف البحث الموسوم:" (الضروريات الخميس وتطبيقاتها في سورة الإسراء) إلى استقراء الضروريات الخمس في سورة الإسراء وتحليلها.

وقد احتوى البحث على مقدمة وخمسة مطالب؛ تناول الضرورات الخمس من حيث التعريف بها، وسبل حفظها من وجودًا وعدمًا، وبيان تطبيقاتها، وقد اشتملت كل ضرورة على اربعة فروع.

وختم البحث بجملة من النتائج منها:

1) الحفاظ على الدين هو المقصد الأول من المقاصد الضرورية التي لا بد منها في قيام مصالح الدين والدنيا، سواءً أكان في الجانب العقدي أم الجانب التشريعي، وهو الأمر الذي أفاضت فيه سورة الإسراء.

2) أن مقصد حفظ النفس يعد في صدارة كليات الشريعة ومقاصدها العامة بعد حفظ الدين، بل إن من العلماء من قدم حفظ النفس على الدين. والشريعة أوضحت الحفاظ عليها من جانبين الوجود والعدم، وهو ما أبانته سورة الإسراء.

ومما أوصى به البحث: ضرورة دراسة الضروريات الخمس في سور القرآن, واستخراج قضايا تطبيقية لكل ضرورة من الضروريات الخمس في سور القرآن. حتمية إقامة مراكز علمية مقاصدية تخدم القرآن الكريم وعلومه.

مفاتيح البحث: الضرورة. الضرورات الخمس. التطبيق. سورة الإسراء.

Praise be to Allah, The Lord of the world. Blessing and peace be upon our Prophet

Muhammed and his family and companions.

The study entitled "The Five Necessities and their Application in Surat Al-Isra" aims

to examine and analyze the five necessities in Surat Al-Isra

It consists of an introduction and five sections that discusse the five necessities in

terms of defining them, the ways to preserve them through compulsories and

forbiddens, and their applications. Each necessity consists of four branches.

The study concludes with multiple results, including:

1- The preservation of religion is the primary one of the necessity purposes that are

essential for religion and life interests; either in the doctrinal or legislative aspects,

as highlighted in Surat Al-Isra.

2-Self-preservation is considered a priority in the principles of Sharia and its general

purposes after preserving religion. Some scholars even prioritized self-preservation

over religion preservation. Sharia has clarified the self-preservation from both

compulsories and forbiddens aspects, as demonstrated in Surat Al-Isra.

The recommendations of the study include: the importance of studying the five

necessities in Qur'an, extracting applied issues from Qur'an for each necessity, and

the importance to establish purposeful scientific centers that serve Qur'an and its

sciences.

**Keywords**: Necessity. Five Necessities. Application. Surat Al-Isra.

91

#### مقدمة:

الحمد لله الذي أنعم على عباده بنعم لا تعد ولا تعصى، والصلاة والسلام على خير خلق الله وعلى آله وصحابته أجمعين.

لا ريب أن القرآن الكريم احتوى في آياته على معاني متعددة ومقاصد سامية وغايات كبرى, وهي بمجموعها العام تدع إلى عبادة الله تعالى على بصيرة وتحقيق جكم عظيمة.

والبحث الذي بين أيدينا يبيّن بعضا من تلك الغايات والضروريات الخمس (حفظ الدين والنفس والعقل والعرض والمال ) في سورة واحدة من سور القرآن ألا وهي سورة الإسراء, وتقوم فكرة البحث على استقراء الضروريات الخمس في سورة الإسراء، وبيان ما يتعلق بها من معاني وتصورات مقاصدية في السورة .

#### مشكلة البحث:

تكمن مشكلة البحث في إدراك حقيقة هذين التساؤلين، وهما:

- 1) ما مدى تواجد الضروريات الخمس في سورة الإسراء؟
- 2) أين تكمن تطبيقات الضروريات الخمس في سورة الإسراء؟

#### أهداف البحث:

- 1) التعرف على الضروريات الخمس في سورة الإسراء.
- 2) بيان تطبيقات الضروريات الخمس في سورة الإسراء.

#### أهمية البحث:

تتضح أهمية البحث من اكتناز القرآن الكريم لجميع مقاصد الشريعة وغاياتها؛ كونه منهج حياة، وعنوان استبصار الوجود الإنساني، ودليل سيره المحقق لغاياته الرسالية.

#### حدود البحث:

للبحث حدود موضوعية، وهي الضروريات الخمس (حفظ الدين، والنفس، والعقل والعرض، والمال) في سورة الإسراء.

### منهج البحث:

المنهج الوصفي الاستقرائي التحليلي؛ وذلك من خلال وصف مصطلحات البحث ومعارفه، وتتبع الضروريات الخمس في آيات سورة الإسراء، ثم تحليل ذلك وتفسيره وصولًا إلى أهداف البحث.

#### خطة البحث:

يتكون البحث من مقدمة وخمسة مطالب. فالمقدمة احتوت على مشكلة البحث وأهدافه وأهميته, ومنهج البحث وهيكله.

أما الخمسة مطالب، فهي:

المطلب الأول: تطبيق حفظ الدين في سورة الإسراء.

المطلب الثاني: تطبيق حفظ النفس في سورة الإسراء.

المطلب الثالث: تطبيق حفظ العقل في سورة الإسراء.

المطلب الرابع: تطبيق حفظ النسل في سورة الإسراء.

المطلب الخامس: تطبيق حفظ المال في سورة الإسراء.

- خاتمة حوت أهم النتائج والتوصيات.

المطلب الأول: حفظ الدين.

1- معنى الدّين لغةً: قال صاحب معجم مقاييس اللغة: "الدال والياء والنون أصل واحد، إليه يرجع فروعه كلها، وهو جنس من الانقياد والذل. فالدّين: الطاعة، يقال: دان له يدين دينًا، إذا أصحب وانقاد وطاع. وقوم دين، أي مُطِيعُون مُنقَادُون"(1).

2- معنى الدِّين اصطلاحًا: "يطلق على معنى مخصوص من الطاعة، وهو طاعة إله يتخذه المطيع معبوداً يؤمن به ويعبّر عن طاعته بشعائر من الأقوال والأفعال يعتقد أنها يطلبها منه"(2).

3- المراد بحفظ الدّين: " هو مجموع ما شرعه الله من الأحكام سواءً أكانت هذه الأحكام تتعلق بالعقيدة أو العبادة أو الأخلاق أو المعاملات. فالحفاظ على الدين بجميع مشمولاته ومضامينه وأحكامه هو في صدارة مقاصد الشريعة الكلية التي جاءت فروعها وجزئياتها في جميع أبواب الشريعة المختلفة "(3).

<sup>(1)</sup> معجم مقاييس اللغة، لابن فارس(319/2).

<sup>(2)</sup> مقاصد الشريعة بأبعاد جديدة، د. عبدالمجيد النجّار (ص63).

<sup>(3)</sup> معلمة زايد للقواعد الفقهية والأصولية (614/3).

فحفظ الدين ضروري في حياة الإنسان؛ لأنه يلتي متطلبات الإنسان وحاجياته مثلما يشبع الطعام والشراب حاجات البدن، ولهذا قال ابن القيم: "حاجة الناس إلى الشريعة ضرورية فوق حاجتهم إلى كل شيء، ولا نسبة لحاجتهم إلى علم الطب إليها؛ لأن أكثر الناس يعيشون بغير طب"(1).

قال ابن جماعة: "ومن حقوق الرعية العشرة على السلطان: حفظ الدين على أصوله المقررة، وقواعده المحررة، ورد البدرع، والمبتدعين، وإيضاح حجج الدين، ونشر العلوم الشرعية، وتعظيم العلم وأهله، ورفع مناره ومحله، ومخالطة العلماء الأعلام، النصحاء لدين الإسلام، ومشاورتهم في موارد الأحكام، ومصادر النقض والإبرام"(2). وقد قصد الشارع الحفاظ على الدين من جانبين(3): من جانب الوجود. ومن جانب العدم. وقد بين الشاطبي أن هذين الطريقين هما اللذان تُحفظ بهما جميع الضروريات من الدين والنفس والنسل والعقل والمال، فقال: "والحفظ لها يكون بأمرين:

أما من جانب الوجود: فالمقصود به؛ ما يقيم أركانها؛ ويثبت قواعدها، أي مراعاتها، فأصول العبادات راجعة إلى حفظ الدين من جانب الوجود، كالإيمان والنطق بالشهادتين والصلاة والزكاة والصيام والحج والدعوة إلى الله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وتعليم أحكام الشرع وأصوله، والجهاد في سبيل الله لتبليغ الإسلام ونشره، وما أشبه ذلك.

<sup>(2/2).</sup> مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، لابن القيم (2/2).

<sup>(2)</sup> تحرير الأحكام في تدبير أهل الإسلام، لابن جماعة (ص65).

<sup>(3)</sup> يشمل ذلك: القاعدة المقاصدية "حفظ المصالح يكون بمراعاتها من جانب الوجود ومن جانب العدم"، الموافقات، للشاطبي(552/2).

ومن جانب العدم: ما يدرأ عنها الاختلال الواقع أو المتوقع فيها، وهو ما به يمنع إفساد الدين وإنقاصه وتشويهه وتبديله؛ وذلك من خلال درء المفاسد التي يمكن أن تلحق به؛ كتحريم الردة، ومحاربة الابتداع في الدين، وتفنيد الشبهات. وكل ذلك عبارة عن مراعاتها من جانب العدم"(1).

#### 4- تطبيقات القاعدة:

من خلال تعريف حفظ الدين، نجد في سورة الإسراء مجموع ما شرعه الله من الأحكام، منها ما يتعلق بالعقيدة، في قوله تعالى: {لَّا بَجَعَلَ مَعَ اللّهِ إِلَهًا ءَاخَرَفَتَقُعُدَ مَذَهُومًا عَقَدُولًا } (2)، وقوله: { وَقَصَىٰ رَبُكَ أَلّا يَاهُ وَبِالْوَلِكَيْنِ إِحْسَانًا } (3)، إلى قوله: { ذَلِكَ مِمَّا أَوْجَى إِلَيْكَ رَبُكَ مِنَ الْمِلْكَمَةُ وَلا بَجَعَلُ مَعَ اللهِ يَعْدُدُوا إِلَهًا ءَاخَرَفَتُكُي وَيَالُولِكَيْنِ إِحْسَانًا } (3)، إلى قوله: { ذَلِكَ مِمَّا أَوْجَى إِلَيْكَ رَبُكَ مِنَ الْمِلْكَمَةُ وَلا بَجَعَلُ مَعَ الله الشراك إلَهًا ءَاخَرَفَتُكُي في جَهَنَمَ مَلُومًا مَدْحُورًا } (4). والمعنى، كما ذكره المفسرون: أن الله تعالى قد نهى عن الإشراك به نهي قوله تعالى: { وَلا بَجَعَلُ مَعَ اللهِ إِلَهًا ... }، وقد جاء هذا الأمر العبادة لله، بعد النهي عن الإشراك به في قوله تعالى: { وَلا بَجَعَلُ مَعَ اللهِ إِلَهًا ... }، وقد جاء هذا الأمر بلفظ: { وَقَصَىٰ } زيادة في التأكيد؛ لأنَّ هذا اللفظ هنا يفيد الوجوب القطعي الذي لا رجعة فيه، كما أن اشتمال الجملة الكريمة على النفي والاستثناء – وهما أعلا مراتب القصر – يزيد هذا الأمر تأكيدًا وتوثيقًا (5).

{ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ }، "عطف على الكلام السابق، وهو عطف غرض على غرض تخلصًا إلى أعمدة من شريعة الإسلام، وتنبيهًا على أن إصلاح الأعمال متفرع على نبذ الشرك، وقد ابتدأ تشريعًا

<sup>(1)</sup> المصدر السابق(18/2).

<sup>(2)</sup> سورة الإسراء: آية22

<sup>(3)</sup> سورة الإسراء: آية23

<sup>(4)</sup> سورة الإسراء: آية 39.

<sup>(5)</sup> ينظر: تفسير القرآن العظيم، لابن كثير (64/5)، التفسير الوسيط، للطنطاوي (324/8).

للمسلمين بأحكام عظيمة؛ لإصلاح جامعتهم، وبناء أركانها ليزدادوا يقينًا بارتفاعهم على أهل الشرك، وبانحطاط هؤلاء عنهم، وفي جميعها تعريضٌ بالمشركين؛ الذين كانوا منغمسين في المنهيات. فهذه الآية جعلت المقضي هو توحيد الله بالعبادة؛ لأنه المناسب لحال المسلمين فحذرهم من عبادة غير الله"(1).

"ونلحظ أن الآيات قد بيّنت أصول تنظيم المجتمع المسلم في علاقته مع خالقه؛ وهو التوحيد الذي يعد أساس الإيمان، بل إنّ التوحيد ونفي الشركاء والأضداد عنه تعالى يعد أعظم أجزاء الإيمان (2)، فالآيات دلت على عقيدة التوحيد والتحذير من الشرك، وبيان أنها من الحكمة التي يهدي إليه القرآن العظيم، "وهو ختام يشبه الابتداء، فتجيء محبوكة الطرفين، موصولة بالقاعدة الكبرى التي يقيم عليها الإسلام بناء الحياة، وهي قاعدة توحيد الله وعبادته دون سواه"(3).

قال الريسوني: " الإيمان بالله والارتباط به والانتساب إليه، يثبت للإنسان كرامته وقيمته ويعطيه عزته وطمأنينته وسعادته وضده مِنْ كفر وشرك وإلحاد يفقده كل هذه المكتسبات ويعطيه أضدادها، ومعرفة الله تعالى وصفاته، ونعمه وخيراته، هذه المعرفة تشكل نقطة البداية في توجيه السلوك البشري، أي بداية المقتضى التشريعي لعقيدة الإيمان، فمعرفتنا بالله من خلال صفاته وخيراته، تملي علينا السلوك اللائق واللازم، مع صاحب هذه الصفات والخيرات " (4).

فالغاية من إرسال جميع الرسل هي توحيد الله تعالى، ومن توحيده: التوكل عليه، وهذا ما نجده في سورة الإسراء، في قوله تعالى: { وَءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبِّنِيَ إِسْرَءِيلَ أَلَّا تَتَّخِذُواْ مِن دُونِي

<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير ، لابن عاشور (53/14).

 $<sup>^{(2)}</sup>$ مفاتيح الغيب، للرازي  $^{(20)}$ 319).

<sup>(3)</sup> في ظلال القرآن، لسيد قطب(2228/4).

<sup>(4)</sup> الكليات الأساسية للشريعة الإسلامية، لأحمد الريسوني (ص66).

وَكِيلًا } (1)، "وكيلاً: أي كفيلاً بأمورهم، حكاه الفراء، وقيل: ربًّا يتوكلون عليه في أمورهم، وقيل: شريكًا "(2)، فدعوة الأنبياء والرسل مبدأها هذا الأصل، والآية انموذجٌ من نماذج الغاية من إرسال الرسل.

الحفاظ على أصل الدين من ضروريات الحياة، فالحياة لا تستقيم دونه؛ ذلك أنه في جانبه العقدي يقدم للإنسان المعرفة الضرورية بالحقائق الكبرى في الوجود التي لا يستقر أمر الحياة إلا بمعرفتها، من حيث يُعَرِّف الإنسان بحقيقة نفسه وبالغاية من وجوده وأنه مخلوق لله تعالى، خلقه للقيام بواجب العبادة والخلافة في الأرض، ويعرفه بحقيقة الخالق وبصفاته وعلاقته بالمخلوق، هذا فضلاً عن التعريف بالمصير الذي ينتهي إليه وبالحياة الآخرة التي تنتظره(3).

فمن هنا ندرك أهمية الحفاظ على الدين وخصوصًا: الجانب العقدي الذي يعد رأس الهرم وأصل الدين. والحفاظ على الدين منها ما يتعلق بالجانب التشريعي، فيعد ضرورياً؛ لأنه ينظم حياة الفرد والمجتمع في شتى شؤون الحياة من خلال التشريعات العملية المختلفة التي ترسي قواعد العدالة والمساواة والحرية والتكافل الاجتماعي وتبين حقوق الأفراد وواجباتهم، وبغير تلك التشريعات لا تستقر حياة الأفراد والجماعات لفقدانها التشريع والمنهج الذي ينظم حركة الإنسان في الحياة ويضبطها، وأما مقصد الشارع من الأمر ببر الوالدين في قوله تعالى { وَ بِالْوَلِينِ إِحْسَانًا } (4)، ينحل إلى مقصدين: أحدهما: (نفساني): " وهو تربية نفوس الأمة على الاعتراف بالجميل لصانعه، وهو الشكر، تخلقًا بأخلاق الباري تعالى في اسمه الشكور، فكما أمر بشكر الله على نعمة الخلق والرزق أمر بشكر الوالدين على نعمة الإيجاد الصوري ونعمة التربية والرحمة"(5).

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء: آية<sup>2</sup>.

<sup>(2)</sup> الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي (213/10).

<sup>(3)</sup> ينظر: معلمة زايد للقواعد الفقهية والأصولية (516/3).

<sup>(4)</sup> سورة الإسراء: آية23

<sup>(60/14)</sup> التحرير والتنوير، لابن عاشور ( $^{(60)}$ ).

والثاني: مقصد (عمراني): "وهو أن تكون أواصر العائلة قوية العرى مشدودة الوثوق، فأمر بما يحقق ذلك الوثوق بين أفراد العائلة، وهو حسن المعاشرة؛ ليربي في نفوسهم من التحاب والتواد ما يقوم مقام عاطفة الأمومة الغريزية في الأم، ثم عاطفة الأبوة المنبعثة عن إحساس بعضه غريزي ضعيف وبعضه عقلي قوي حتى أن أثر ذلك الإحساس ليساوي بمجموعه أثر عاطفة الأم الغريزية أو يفوقها في حالة كبر الابن"(1).

وفي قوله تعالى: { وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ٱبْتِغَآهَ رَحْمَةِ مِّن رَّبِّكَ تَرْجُوْهَا فَقُل لَّهُمْ قَوْلًا مَّيْسُورًا } (2).

يتضح لنا أن اللطف واليسر من مقاصد وركائز الشريعة الإسلامية، وهذا تعليم عظيم من الله لنبيه لمكارم الأخلاق، وأنه إن لم يقدر على الإعطاء الجميل فليتجمل في عدم الإعطاء؛ لأن الرد الجميل خير من الإعطاء القبيح، فحتى في حال المنع يجب على المسلم أن يلتزم الأدب، ولا يجرح مشاعر السائل، وأنْ يردّه بلين ورفْق، وأنْ يُظهر له الحياء والخجل، وألا يتكبر أو يتعالى عليه، وأن يتذكر نعمة الله عليه بأنْ جعله مسئولاً لا سائلاً(3).

ومن الصلاح الجماعي للناس في علاقاتهم ومعاملاتهم ونظام تعايشهم: "العدل في الوزن والكيل"، في قوله تعالى: { وَأُوفُواْ ٱلْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُواْ بِٱلْقِسَطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا } (4). قال سيد قطب: " إيفاء الكيل والاستقامة في الوزن، أمانة في التعامل، ونظافة في القلب، يستقيم بهما التعامل في الجماعة، وتتوافر

 $<sup>^{(1)}</sup>$  التحرير والتنوير، لابن عاشور (60/14).

<sup>(2)</sup> سورة الإسراء: آية<sup>28</sup>.

<sup>(3)</sup> ينظر: الكشاف، للزمخشري (620/2)، أضواء البيان، للشنقيطي (86/3)، تفسير الشعراوي (8479/14).

<sup>(4)</sup> سورة الإسراء: آية35

بهما الثقة في النفوس، وتتم بهما البركة في الحياة. وقد بيّن الله المصلحة من ذلك في قوله: { ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويِلًا } "(1).

وهنالك آيات في السورة بيّنت أنّ الغاية من بعثة الرسول -صلى الله عليه وسلم- وإنزال القرآن الكريم الذي أمر بتبليغه للناس هي حفظ الدين، ببيان أحكامه وتعليمه وإقامته بين الناس، يقول تعالى: { وَبِالْحَقِّ أَنَزَلْنَهُ وَبِالْحَقِّ أَنَزَلْنَهُ وَبِالْحَقِّ أَنَزَلْنَهُ وَبِالْحَقِّ أَنْزَلْنَهُ } وَبُالْحَقّ فَرَالُهُ وَبُرُيْلًا } وَبُالْحَقّ فَرَالُهُ وَوَبُرَانَاهُ } فنزل لئقر الحق في الأرض ويثبته { وَبِالْحَقّ نَزَلَ الله هذا القرآن قائمًا على الحق: { وَبِالْحَقّ أَنَرَلْنَهُ } فنزل لئقر الحق في الأرض ويثبته { وَبِالْحَقّ نَزَلَ الله على أنه لم يقع فيه تغيير ولا تبديل في طريق إنزاله؛ لأن الرسول المؤتمن على إنزاله قوي لا يغلب عليه حتى يغير فيه، أمين لا يغير ولا يبدل(3).

" فالحق مادته والحق غايته، ومن الحق قوامه، والحق مادته وغايته، والرسول مبشراً ومنذراً، بهذا الحق الذي جاء به"(4). { وَمَا آَرُسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا } للمطيع بالثواب، { وَنَذِيرًا } للعاصي من العقاب، فلا عليك إلا التبشير والإنذار، لا هداية الكفرة المقترحين وإكراههم على الدين ولعل الجملة لتحقيق أحقية بعثته –عليه الصلاة والسلام– أثر تحقيق حقية القرآن (5).

{ وَقُرْءَانَا فَرَقَنَهُ..} جاء هذا القرآن مفرقاً وفق الحاجات الواقعية للأمة، فقد جاء ليكون منهجًا عمليًا، لا فقهًا نظريًا ولا فكرة تجريدية تعرض للقراءة والاستمتاع الذهني! وتلك حكمة نزوله متفرقًا، "ولقد تلقّاه الجيل الأول

<sup>(1)</sup> في ظلال القرآن، لسيد قطب(2227/4).

<sup>(2)</sup> سورة الإسراء: آية 105–106

<sup>(3)</sup> ينظر أضواء البيان، للشنقيطي (265/3).

<sup>(4)</sup> في ظلال القرآن، لسيد قطب(2253/4).

<sup>(5)</sup> ينظر روح المعاني، للألوسي(124/11).

من المسلمين على هذا المعنى، تلقوه توجيهًا يطبق في واقع الحياة، ولم يأخذوه متعة عقلية أو نفسية كما كانوا يأخذون الشعر والأساطير، فتكيفوا به في حياتهم اليومية"(1).

وأصل الدعوة إلى الله إخراج الناس من عبادة العباد إلى عبادة الله وحده. ولعل من التدابير المعاصرة التي تنبثق عن أصل الحفاظ على الدين وتندرج ضمن الجهاد باللسان: الدعوة إلى الإسلام بشتى الوسائل والطرق الممكنة، كطباعة الكتب والمجلات المعرفة بالإسلام، وإنشاء القنوات الفضائية والمواقع الإلكترونية؛ التي تُعنى

<sup>(1)</sup> في ظلال القرآن، لسيد قطب (2253/4).

<sup>(2)</sup> ينظر: الاعتصام، للشاطبي (230/1)، البرهان في علوم القرآن، للزركشي (233/1).

<sup>(3)</sup> سورة الإسراء: آية 105.

<sup>(4)</sup> سورة آل عمران: آیة 104.

بالتعريف بالدين وبيان حقائقه، وإقامة الكليات والمعاهد الشرعية؛ التي تضطلع بمسؤولية إعداد الدعاة والعلماء؛ لأن هذه جميعها من طرق الحفاظ على الدين الذي هو مقصد شرعى كلى (1).

ومن أصول العبادات في سورة الإسراء التي ترجع إلى حفظ الدين من جانب الوجود: إقامة الصلاة. قال تعالى: 
{ أُقِيمِ ٱلصَّهَلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى عَسَقِ ٱلنَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجُرِّ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِكَانَ مَشْهُودَا } (2). 
يأمر الله تعالى نبيه محمدًا- ' - بإقامة الصلاة تامّة، ظاهرًا وباطنًا، في أوقاتها. { لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ }؛ أي: 
ميلانها إلى الأفق الغربي بعد الزوال، فيدخل في ذلك صلاة الظهر وصلاة العصر { إِلَى غَسَقِ ٱلنَّيلِ }؛ أي: 
ظلمته، فدخل في ذلك صلاة المغرب وصلاة العشاء، { وَقُرْءَانَ ٱلْفَجُرِ }؛ أي: صلاة الفجر، وسُمّيت قرآنًا؛ 
لمشروعية إطالة القرآن فيها أطول من غيرها، ولفضل القراءة فيها حيث شهدها الله، وملائكة الليل وملائكة والنهار (3).

ففي هذه الآية، ورد فيها ذكر الأوقات الخمسة، للصلوات المكتوبات، وأنّ الصلوات الموقعة فيه فرائض لتخصيصها بالأمر، وأيضًا: أن الوقت شرط لصحة الصلاة، وأنه سبب لوجوبها؛ لأن الله أمر بإقامتها لهذه الأوقات. وأن الظهر والعصر يجمعان، وكذلك والمغرب والعشاء، للعذر؛ لأن الله جمع وقتهما جميعاً، وفيه: فضيلة صلاة الفجر، وفضيلة إطالة القراءة فيها، وأن القراءة فيها ركن؛ لأن العبادة إذا سمّيت ببعض أجزائها، دل على فرضية ذلك(4).

<sup>(1)</sup> ينظر: معلمة زايد للقواعد الفقهية والأصولية (622/3).

<sup>(2)</sup> سورة الإسراء: آية 78.

ينظر: الكشاف، للزمخشري (686/2)، تيسير الكريم الرحمن، للسعدي (6464).

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ينظر: تيسير الكريم الرحمن، للسعدي (ص464).

وإن كان الخطاب موجهاً إلى النبي محمد-صلى الله عليه وسلم- إلا أنه يشمل أمّته، وإليه ذهب الحنفية، والإمام أحمد وأصحابه، وهو ظاهر كلام الإمام الشافعي، كما نسبه إليه الإسنوي(1).

فأقوى شيءٍ يربط الناس بدينهم، ويحفظ عليهم إيمانهم، ويقوّي صلتهم بخالقهم استدامتهم على العبادة، ومن أعظم وأجل العبادات " الصلاة "، التي تعد عمود الإسلام، فهي صلة بين العباد وربهم، فالصلاة شعيرة من الشعائر، فهي مملوءة بالشعائر الظاهرة المعلنة، وهي أقوى دعايةٍ للإسلام، ودعوة الكفار إليه.

فإقامة الصلاة، وتكبيرة الإحرام وسائر التكبيرات، وقراءة الإمام في الصلاة الجهرية شعيرة من شعائر الصلاة، فكل هذه الشعائر تعد دعوة لدخول الإسلام، ودعوة لعصاة المسلمين التاركين للصلاة أن يحافظوا عليها. فإقامة الصلوات أمرٌ واجب حتمي، فبإظهاره إظهار شعائر الإسلام، وهو من أعظم مقاصد الشرع، ومن أهم أسباب الدين والدعوة إليها؛ فالأمة لا يضيع دينها إلاّ حين يترك شعائرها.

#### الخلاصة:

الحفاظ على الدين هو المقصد الأول من المقاصد الضرورية التي لا بد منها في قيام مصالح الدين والدنيا، سواء أكان في الجانب العقدي أم الجانب التشريعي، وقد وقفنا على نماذج من ذلك في سورة الإسراء.

### المطلب الثاني: حفظ النفس.

1- معنى النفس: مِن [ ن ف س ) وهي: "الرُّوحُ، والنَّفْس في كلام العرب يجري على ضربين أحدهما قولك: خَرَجَتْ نَفْس فلان أي رُوحُه، وفي نفس فلان أن يفعل كذا وكذا أي: في رُوعِه والضَّرْب الآخر مَعْنى النَّفْس

<sup>(1)</sup> ينظر: نهاية السول، للإسنوي (390/1).

فيه مَعْنى جُمْلَةِ الشيء وحقيقته، تقول: قتَل فلانٌ نَفْسَه وأَهلك نفسه، أي: أَوْقَتَ الإِهْلاك بذاته كلِّها وحقيقتِه، والجمع من كل ذلك أَنْفُس ونُفُوسِ "(1).

#### 2- المراد بحفظ النفس:

لما كان من مقاصد الشريعة الإسلامية وكلياتها الخمس: حفظ النفس الإنسانية المتمثلة في ذات الإنسان؛ الذي يقوم بالجسد والعقل والروح، ويدخل في مشمولاتها جميع أعضاء الإنسان وأجهزته وحواسه المختلفة، فإن المقصود من الأنفس التي عُنيت الشريعة بحفظها هي الأنفس

المعصومة بالإسلام أو الجزية أو الأمان(2).

ويعد الحفاظ على النفس في صدارة كليات الشريعة ومقاصدها العامة بعد الحفاظ على الدين، كما تعد جميع المقاصد الضرورية الأخرى متوقفة على وجود النفس الإنسانية والحفاظ عليها؛ لأنه لو عدم المكلف لعدم من يتدين وينهض بأصل الحفاظ على الدين، ولعدمت معه ضرورة النسل التي تتفرع عن الحفاظ على النفس وبقائها، ولعدم العقل الذي لا يقوم أصلاً بغير نفس، ولعدمت أهمية المال الذي يكتسب قيمته من انتفاع الأنفس به وتموّلها له؛ فالمصالح الضرورية إنما تقوم وتتحقق إذا وجدت النفس الإنسانية وتحقق الحفاظ عليها(3).

ومعنى هذا الحفظ " هو توفير أسباب القوة للذات الإنسانية، ودفع أسباب الضعف عنها، بحيث تكون على أمثل ما يمكن من وضع لتقوم بأداء مهمتها؛ ومن هنا، فقد جاءت أحكام شرعية كثيرة غايتها حفظ النفس على

<sup>(1)</sup> لسان العرب، لابن منظور (2/233).

<sup>(2)</sup> ينظر: روضة الطالبين وعمدة المفتين، لمحي الدين النووي ((27/7)). مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة الشرعية، لليوبي ((211)).

<sup>(3)</sup> ينظر: مقاصد الشريعة بأبعاد جديدة، د. عبدالمجيد النجّار (ص115).

هذا المعنى، وهي أحكام بلغت من الكثرة والتّنوع مبلغًا يفيد اليقين بأنّ حفظ النفس هو كلية من كليات الشريعة، ومقصد عام من مقاصد الدين "(1).

إنّ الحفاظ على النفس البشرية أصلٌ ثابتٌ في الشرائع السماوية كافة، يقول ابن العربي: "ولم يخل زمان آدم ولا زمن من بعده من شرع، وأهم قواعد الشرائع حماية الدماء عن الاعتداء وحياطته بالقصاص كفًّا وردعاً للظالمين والجائرين، وهذا من القواعد التي لا تخلو عنها الشرائع والأصول التي لا تختلف فيها الملل"(2).

ومن هنا، فإن أعظم الفساد الذي يقع في الدنيا هو مفسدة هلاك الحياة الإنسانية، بأي نوعٍ من الانتهاكات، قال ابن تيمية: "الفساد إما في الدين وإما في الدنيا، فأعظم فساد الدنيا قتل النفوس بغير الحق، ولهذا كان أكبر الكبائر بعد أعظم فساد الدين الذي هو الكفر "(3).

والشارع قصد الحفاظ على النفس من جانبين، كما هو في حفظ الدين.

#### من جانب الوجود:

وهو ما به يتحقق وجود النفس وسلامتها وقوتها، وبيان المصالح والمضار لها في تحصيل مطالبها، وبيان حالات الضيق والسعة، والانتقال من الصعب إلى السهل، بمقتضى ما وضع له من مبادئ وقواعد في الشريعة الإسلامية، وذلك من خلال الوسائل التي يتحقق بها جلب المصالح المتعلقة بالنفس؛ كتشريع الزواج الذي يعد أولى وسائل تحقيق مقصد حفظ النفس من حيث التكوين إلى عالم الوجود، ومن الوسائل أيضاً: توفير التغذية والسكن والدواء واللباس والمعاملات المالية المختلفة والحفاظ على البيئة وتوفير الأمن(4).

<sup>(1)</sup> ينظر: مقاصد الشريعة بأبعاد جديدة، د. عبدالمجيد النجّار (ص115).

<sup>(2)</sup> الجامع لأحكام القرآن، لابن العربي (184/3).

<sup>(3)</sup> اقتضاء الصراط المستقيم، لابن تيمية (161/4).

<sup>(4)</sup> ينظر: معلمة زايد للقواعد الفقهية والأصولية (627/3).

ومن جانب العدم: "وهو ما به يمنع فوات النفس وإفسادها بعد وجودها وذلك من خلال درء المفاسد التي يمكن أن تتعلق بها؛ كتحريم القتل، وتشريع القصاص في الأنفس والأطراف، وأحكام القتل الخطأ وعلاقتها بالمحافظة على الأنفس، وتحريم الانتحار ...الخ"(1).

#### 3- تطبيقات القاعدة:

يقول الله تعالى في سورة الإسراء: { وَلَا تَقْتُلُواْ الْوَلْمَ مَا الَّتِي حَرَّمَ اللّهَ إِلّا بِٱلْحَقِّ فَيَنُ نَرَزُقُهُمْ وَإِيّاكُمُ الْوَلِيهِ عِلَى اللّهُ عِلَى اللّهُ عِلَى اللّهُ عِلَى اللّهُ عِلَى عباده، سُلْطَنّا فَلَا يُسْرِفِ فِي ٱلْفَتْلِ إِنّهُ وَكُانَ مَنصُورًا } (3)، فقوله: { وَلَا تَقْتُلُواْ النّفس الله على عباده، سُلْطَنّا فَلَا يُسْرِفِ فِي ٱلْفَتْلِ إِنّهُ وَكَانَ مَنصُورًا } (3)، فقوله: { وَلَا تَقْتُلُواْ أَوْلَدَكُور.. } هذا من رحمة الله على عباده، فهو أرحم بهم من والديهم، فنهى الوالدين أن يقتلوا أولادهم خوفًا من الفقر، فقد تكفل برزق الجميع، وهذا يعد أيضاً من حفظ النفس أنه ما ترك على وجه الأرض من دابّة إلاّ وتكفّل برزقها، كما قال: { وَكَ أَيّن مِن دَابّة لِللهِ عَلَى وَلُولا وَلا الله على الله تعالى، فكما أحسن وأبدع لَم خلقها، كذلك تكفل برزقها. وأخبر أن قتل الأولاد (5) كان خِطأ كبيرًا، أي:

<sup>&</sup>quot;إثمًا كبيرًا"<sup>(6)</sup>.

<sup>(1)</sup> الموافقات، للشاطبي (2/8-9).

<sup>(2)</sup> سورة الإسراء: آية<sup>31</sup>.

<sup>(3)</sup> سورة الإسراء: آية 33.

<sup>(4)</sup> سورة العنكبوت: آية 60.

<sup>(5)</sup> لفظ عام للذكور والإناث، ينظر: مفاتيح الغيب، للرازي (41/10).

<sup>(6)</sup> معالم التنزيل، للبغوي (90/5).

وقوله تعالى: { وَلَا تَقَتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ... }، هذا شامل لكل نفس حَرَّمَ اللَّهُ قتلها من صغير وكبير وذكر وأنثى وحر وعبد ومسلم وكافر له عهد، { إِلَّا بِٱلْحَقِّ } كالنفس بالنفس، والزاني المحصن، والتارك لدينه المفارق للجماعة، كما في الحديث: ( لاَ يَحِلُ دَمُ امْرِئٍ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنِّى رَسُولُ اللَّهِ إِلاَّ بِإِحْدَى تَلاَثِ التَّاقِبُ الزَّانِ، وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ) (1). وكذلك الباغي في حال بغيه إذا لم يندفع إلا بالقتل.

وقوله: { وَمَن قُتِلَ مَظُلُومًا } أي: "بغير سبب يوجب القتل"(2)، { فَقَدَ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ } وهو أقرب عصباته وورثته إليه، { سُلُطَنَا } "أي: حُجّة ظاهرة على القصاص من القاتل، وجعلنا له أيضاً تسلطًا قدريًا على ذلك، وذلك حين تجتمع الشروط الموجبة للقصاص؛ كالعمد العدوان والمكافأة"(3).

قال ابن جرير: "إن السلطان الذي ذكر الله تعالى في هذا الموضع ما قاله ابن عباس: "من أن لوليّ القتيل القتل إن شاء وإن شاء أخذ الدية، وإن شاء العفو" (4)، { فَلَا يُسْرِفِ فِي ٱلْقَتْلِ } أي: الولي { إِنَّهُ وكَانَ مَنصُورًا } والإسراف مجاوزة الحد، وهو وضع الشيء في غير موضعه (5)، وهو أن يمثل بالقاتل أو يقتله بغير ما قتل به أو يقتل غير القاتل. فكل هذه الشروط لمصلحة حفظ النفس البشرية، وفي هذه الآية دليل إلى أن الحق في القتل للولي فلا يقتص إلا بإذنه وإن عفا سقط القصاص (6). فمن وسائل حفظ النفس في هذه الآية،

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، كتاب الديات، باب: قول الله تعالى: (أنّ النفس بالنفس...)، سورة المائدة: من آية 45. (2521/6)، رقم:(6484). صحيح مسلم، كتاب القسامة، باب: ما يباح به دم المسلم، (106/5)، رقم:(4468).

<sup>(2)</sup> الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي (254/10).

<sup>(3)</sup> تيسير الكريم الرحمن، للسعدي (ص457).

 $<sup>^{(4)}</sup>$  جامع البيان، للطبري  $^{(40)}$ 17).

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> تاج العروس، للزبيدي (432/23).

<sup>(6)</sup> ينظر: الأم، للإمام محمد بن إدريس الشافعي أبو عبد الله(ت:204هـ)، دار المعرفة – بيروت، ط2 ،1393هـ (329/7).

مشروعية القصاص: وهو " أن يفعل بالفاعل مثل ما فعل "(1)، فالقصاص حتم مالم يعفو صاحب المظلمة ويقبل بالدية (2)،

أو الأرش $^{(3)}$ ، أو العفو عنهما جميعًا $^{(4)}$ .

فالآيتان فيهما نصّ واضح على حرمة القتل، وهي أول وسائل المحافظة على حفظ النفس. وقتل النفس بغير الحق بمثابة قتل جميع الأنفس، وإحياء ها كإحياء الأنفس جميعًا، قال تعالى: {.. مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَقُ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ...} (5).

فهذه الآيات ما هي إلا زجر وتهديد ووعيد لمن يعتدي على حق الحياة؛ الذي يمثل هبة الله لخلقه. إذًا لا يُصادر هذا الحق إلا بمثله، وقد تقدم ذلك في الحديث: "لا يحل دم امرئ مسلم إلا بثلاث"...إلخ. وكذلك يرهب من خطرت بباله الجناية قبل وقوعها، فهي تحقق الوقاية للنفوس من أن يجنى عليها، فبالقصاص تكون حياة للجماعة وإن سحب حق الحياة من نفسٍ أو عددٍ من النفوس، لقوله تعالى: {وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوَةٌ يَتَأُولِ

<sup>(1)</sup> التعريفات: للجرجاني (ص225).

<sup>(2)</sup> الدية: هي المال الذي يجب بسبب الجناية، وتؤدى إلى المجني عليه أو وليه. وهي تنتظم ما فيه القصاص، وما لا قصاص فيه. وتسمى الدية بـ "العقل". وأصل ذلك: أن القاتل كان إذا قتل قتيلا جمع الدية من الإبل، فعقلها بغناء أولياء المقتول، أي شدّها بعقالها ليسلمها إليهم. يقال: عقلت عن فلان إذا غرمت عنه دية جنايته. ينظر: الوجيز في فقه السنة والكتاب العزيز، لعبد العظيم بن بدوي بن محمد، دار ابن رجب – مصر، ط3، 1421ه – 2001م، (ص459).

<sup>(3)</sup> الأرش: هُوَ الْمَال الْوَاجِبُ فِي الْجِنَايَةِ عَلَى مَا دُونَ النَّفْسِ، وَقَدْ يُطْلَقُ عَلَى بَدَل النَّفْسِ، وَهُوَ الدِّيَةُ، ينظر: الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، دار السلاسل – الكويت، ط2، 1427هـ(104/3).

<sup>(4)</sup> ينظر: الأم، للإمام الشافعي (7/6)، جامع البيان، للطبري (95/3).

<sup>(5)</sup> سورة المائدة: من آية32.

<sup>(6)</sup> سورة البقرة: آية 179

وحرمة قتل النفس لا تقتصر بالتعدي على الغير، بل تكون حتى على من يعتدى على نفسه بأي نوعٍ من الوسائل، التي تؤدي إلى هلاك النفس البشرية، من باب قوله تعالى: { وَلَا تَقْتُلُوّاْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ ٱللّهَ عليه وسلم-: " كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا } (1). كالانتحار، فعن أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ حصلى الله عليه وسلم-: " مَنَ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِهِ يَتَوَجَّأُ(2) بِهَا في بَطْنِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّداً فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ شَرِبَ مَمَا فَقُو يَتَحَسَّاهُ(3) فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّداً فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ تَرَدَّى مِنْ جَبَلٍ فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُو يَتَحَسَّاهُ(3) فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّداً فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ تَرَدَّى مِنْ جَبَلٍ فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُو يَتَرَدًى

كما يحرم أن يطلب من غيره أن يقتله للتخلص من آلام الأمراض، وكذلك تناول المطعومات المحرمة التي تضر بالنفس، التي تؤدي إلى هلاكها؛ كالميتة والدم ولحم الخنزير، وتناول المسكرات بأنواعها، فكل ذلك يعد من المهلكات التي تقضي على النفس سواءً مباشرةً أو تدريجيًا، إلاّ إذا كان في تناولها حفاظًا على النفس، فهنا يباح تناولها؛ لأن تحريمها كان في سبيل الحفاظ على النفس الإنسانية فإذا تعينت طريقًا وحيدًا للحفاظ على حياة الإنسان جاز تناولها للضرورة، يَأْكُلُ مِنْهَا مَا يَسُدُ بِهِ جُوعَهُ،" فما أبيح للضرورة يقدر بقدرها"(5).

قَالَ الجصاص: "فَمَتَى أَكَلَ بِمِقْدَارِ مَا يَزُولُ عَنْهُ الْخَوْفُ مِنْ الضَّرَرِ فِي الْحَالِ فَقَدْ زَالَتْ الضَّرُورَةُ، وَلَا اعْتِبَارَ فِي الْجَوْعَةِ؛ لِأَنَّ الْجُوعَ فِي الْإِبْتِدَاءِ لَا يُبِيحُ أَكْلَ الْمَيْتَةِ إِذَا لَمْ يَخَفْ ضَرَراً بِتَرْكِهِ" (6).

<sup>(1)</sup> سورة النساء: من آية<sup>29</sup>.

<sup>(2)</sup> يتوجأ: من "وجأ" وهو الضرب والطعن، لسان العرب، لابن منظور (190/1)، تاج العروس، للزبيدي (482/1).

<sup>(3)</sup> يتحسى: يشرب ويتجرع، ينظر: لسان العرب، لابن منظور (196/14).

<sup>(4)</sup> صحيح البخاري، كتاب الطب، باب: شرب السم والدواء به وبما يخاف منه والخبيث(2179/5)، رقم:(5442). صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب: غِلَظِ تَحْرِيم قَتْل الإِنْمَان نَفْسَهُ (72/1)، رقم(313)، واللفظ لمسلم.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  الأشباه والنظائر ، للسيوطي (160/1).

 $<sup>^{(6)}</sup>$  أحكام القرآن، للجصاص (1/160).

ومن تطبيقات القاعدة: وجوب الفِطر على من خاف على نفسه الهلاك بالصوم، أو على أعضائه التعطيل والفساد (1)، تأكيدًا على قصد الشارع الحفاظ على النفوس. والقاعدة الفقهية تقول:" الضرورات تبيح المحظورات"(2).

ومن الأسباب المهمة والوقائية لحفظ النفس: المحافظة على الصحة العامة، ويكون ذلك عبر توفير أسبابها، ومن الأسباب المهمة والوقائية لحفظ النفس: المحافظة على الصحة العامة، ويكون ذلك عبر توفير أسبابها، ومنظلباتها، وما تحتاجها من تدابير وقائية واحترازية من الأمراض والأوبئة والحوادث، لا سيما في الأونة الأخيرة، انتشرت أمراض وأوبئة مختلفة، منها ما ظهر مؤخرًا ما شُمِّيَ بـ (فيروس كورونا) (COVID-19)(أ) الذي انتشر في مختلف بلدان العالم، في الشرق والغرب. لذلك كان هنالك ضرورة لحماية النفس وصحة الإنسان، فوجب على المسلمين أن يحافظوا على أنفسهم بقدر المستطاع من الأمراض، وقد أوجبت الشريعة الإسلامية إنقاذ الأرواح والأنفس من الهلاك، وجعلت إنقاذ الأنفس حقًا لكل فرد، بالوقاية من الأمراض والأسقام الإسلامية إنقاذ الأرواح والأنفس من الهلاك، وجعلت إنقاذ الأنفس حقًا لكل فرد، بالوقاية من الأمراض والأسقام قبل حدوثها، ويجب عزل من يصاب بهذا الفيروس، والتقيّد بما يسمى التباعد الاجتماعي أو الحظر الصحي عن أسرته والمخالطين له من عامة الناس، من باب قوله تعالى: { وَلَا تُلْقُوا إِلَّيْدِيكُم إِلَى النَّهَاكُم الله عليه وسلم-: (إذا سمعتم بالطاعون بأرضٍ فلا تدخلوها، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا منها) (5).

<sup>(1)</sup> ينظر: حاشية إعانة الطالبين على حل ألفاظ فتح المعين لشرح قرة العين بمهمات الدين، للدمياطي(237/2).

<sup>(2)</sup> الضرورات تبيح المحظورات: من أهم القواعد الفقهية التي يفهم منها أن رفع الحرج والتيسير على العباد مقصد من مقاصد الشريعة، ينظر: الأشباه والنظائر، للشباه والنظائر، لابن نجيم(85/1).

<sup>(3)</sup> فيروس كورونا: هو عبارة عن فصيلة كبيرة من الفيروسات التي تسبب أمراض للبشر، يمتد طيفها من نزلة البرد الشائعة إلى المتلازمة التنفسية الحادة (سارس)، تفشى هذا المرض للمرة الأولى في مدينة ووهان الصينية في أوائل شهر ديسمبر عام 2019م. https//ar.m.wikipedia.org. ينظر: موقع منظمة الصحة العالمية، على الرابط: https//www.who.int. أيضًا: 195 منظمة الصحة العالمية، على الرابط: (4) سورة البقرة: من آية 195.

صحيح البخاري، كتاب الطب، باب: ما يذكر في الطاعون(2163/5)، رقم(5396).

ويؤكد الأطباء والمختصون أن التجمعات تؤدي إلى الإصابة بفيروس كورونا، ولذلك لا بد من الأخذ بالأسباب والابتعاد عن التجمعات بجميع أشكالها وصورها، قال تعالى: { يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ خُذُواْ حِذَرَكُمْ } (1)، ويشمل ذلك جواز إغلاق المساجد لصلاة الجمعة والجماعة، وصلاة العيد، وتعليق أداء المسلمين للحج والعمرة، وتعليق الأعمال، وإيقاف وسائل النقل المختلفة، ومنع التجوال، وإغلاق المدارس والجامعات، وأماكن التجمع الأخرى، وغيرها من صور الإغلاق (2). وهذا ما رأيناه في معظم البلدان.

فهذه الاحترازات كلها، والأخذ بالتدابير الوقائية ما هي إلا تدعيمًا لمقصد حفظ النفس البشرية التي تعد من ركائز وكليات الشريعة الاسلامية.

#### الخلاصة:

ولعلنا نخلص هنا، إلى أن مقصد حفظ النفس يعد في صدارة كليات الشريعة ومقاصدها العامة بعد الحفاظ على الدين، بل إن من العلماء من قدم حفظ النفس على الدين. والشريعة أوضحت الحفاظ عليها من جانبين الوجود والعدم، وبينا أمثلة على كل جانب، وخصوصًا جانب العدم؛ كونه مستنبطًا من سورة الإسراء التي نحن بصددها، وأجرينا عليها بعض التطبيقات والنماذج المختلفة.

<sup>(1)</sup> سورة النساء: من آية<sup>71</sup>.

<sup>(2)</sup> ينظر: توصيات من ندوة بعنوان "فيروس كورونا المستجد وما يتعلق به من معالجات طبية وأحكام شرعية"، مجمع الفقه الإسلامي الدولي التابع لمنظمة التعاون الإسلامي بتاريخ: 2020/4/16م. .https://www.oic-oci.org

#### المطلب الثالث: حفظ العقل:

1- معنى العقّلُ لغةً: قال ابن منظور: "العَقْلُ: الحِجْر والنّهي، ضِدُ الحُمْق، والجمع عُقولٌ (1)، وعقل الظبي يعقل عقلاً وعقولاً: صعد. وبه سُمّي الظبي عاقلاً على حد التسمية بالصفة، وقيل: العقل: المنع، ولهذا يمنع النفس من فعل ما تهواه. مأخوذ من عقال الناقة المانع لها من السير حيث شاءت، وهو أصل لكل علم (2).

2- معنى العقل اصطلاحاً: "هو صفة يتهيأ للمتصف بها درك العلوم والنظر في المعقولات، وقال الفلاسفة: هو تهيؤ الدماغ لفيض النفس عليه "(3). "وقد سُئل بعض الحكماء عن العقل فقال: هو العلم بخير الخيرين وشر الشرين، ويطلق لأمور: القوة التي يكون بها التمييز بين القبيح والحسن، ولمعان مجتمعة في الذهن تكون بمقدمات تستَتِب بها الأغراض والمصالح"(4).

#### 3- المراد بحفظ العقل:

من مقاصد الشريعة الإسلامية وكلياتها الخمس: حفظ العقل، فهو نور معنوي في باطن الإنسان يبصر به القلب أي النفس الإنسانية المطلوب، أي ما غاب عن الحواس بتأمله وتفكره بتوفيق الله تعالى بعد انتهاء درك الحواس، ولهذا قيل: بداية العقول نهاية المحسوسات<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> ينظر لسان العرب، لابن منظور (458/11).

<sup>(208/1)</sup> ينظر: المحكم والمحيط الأعظم، علي اسماعيل المرسي (208/1).

<sup>(3)</sup> المنخول في تعليقات الأصول، للغزالي (ص45).

<sup>(4)</sup> كتاب الكليات، للكفوي (ص618).

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ينضر: كتاب الكليات، للكفوي (ص618).

فالعقل مناط التكليف بخطاب الشارع اقتضاءً أو تخييرًا أو وضعًا<sup>(1)</sup>، وقال صاحب الإحكام: "اتفق العقلاء على أن شرط المكلف أن يكون عاقلاً فاهمًا للتكليف؛ لأن التكليف خطاب، وخطاب من لا عقل له ولا فهم محال كالجماد والبهيمة" (2).

فالواجبات الشرعية كلها، لا يُطالب بها إلا العقلاء، فعن عليّ -رضي الله عنه - أَنَّ رَسُولَ اللهِ -صلى الله عليه وسلم - قَال: (رُفِعَ القَلَمُ عَنْ ثَلاَثَةٍ: عَنِ النَّائِمِ حَتَّى يَسْتَنْقِظَ، وَعَنِ الصَّبِيِّ حَتَّى يَشِبَّ، وَعَنِ الْمَعْتُوهِ للله عليه وسلم - قَال: (رُفِعَ القَلَمُ عَنْ ثَلاَثَةٍ: عَنِ النَّائِمِ حَتَّى يَسْتَنْقِظَ، وَعَنِ الصَّبِيِّ حَتَّى يَشِبَّ، وَعَنِ الْمَعْتُوهِ حَتَّى يَعْقِلَ)(3). وبالعقل يُعرف الله تعالى ويُعبد، فمن زال عقله زال عنه التكليف والحساب.

والشارع قصد الحفاظ على العقل من جانبين:

من جانب الوجود: "وهو ما به يتحقق وجود العقل وزيادته وتنميته وتقوية مداركه وجلب مصالحه. والعادات راجعة إلى حفظ النفس والعقل من جانب الوجود أيضًا، كتناول المأكولات والمشروبات والملبوسات والمسكونات وما أشبه ذلك"(4).

ومن جانب العدم: وهو ما به يمنع إتلافه وتعطيله وإعدامه بعد وجوده ودرء المفاسد التي يمكن أن تتعلق به. فجميع المفسدات العقلية تعتبر محرمة شرعًا من المأكولات والمشروبات والمسكرات والمخدرات والمفترات؛ لأن الشارع قاصد بقاء العقل لا تفويته (5).

## 4- تطبيقات القاعدة:

<sup>(1)</sup> ينظر: الأشباه والنظائر، للسبكي (191/2)، شرح مختصر الروضة، للصرصري (141/1).

 $<sup>^{(2)}</sup>$  الإحكام في أصول الأحكام، للآمدي  $^{(2)}$ .

<sup>(3)</sup> سنن ابن ماجة، كتاب الطلاق، باب: طلاق المعتوه والصغير والنائم(198/3)، رقم(2041). مسند أحمد، من مسند علي بن أبي طالب(20/2)، رقم(995)، صححه الألباني في إرواء الغليل، كتاب الجنايات، باب: شروط القصاص في النفس(265/7)، رقم(2007).

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> الموافقات، للشاطبي (19/2).

<sup>(5)</sup> ينظر: مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة الشرعية، لليوبي (ص237)، معلمة زايد (641/3).

قال تعالى في سورة الإسراء: { وَلَقَدُ كَرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَتِ
وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَىٰ كَثِيرِ مِّمَّنُ خَلَقَنَا تَقْضِيلًا } (١).

إن من أعظم صفات التشريف والتكريم التي خص الله تعالى بها الإنسان، (ملّكة العقل والفكر)؛ "وهي الصفة التي خولت الإنسان القابلية والقدرة على التعلم والتعليم، والتفكير والتدبير. وعن ذلك نشأ وتحصّل للإنسان ما لا يُعدُ ولا يحصى من المعارف والعلوم والخبرات الإنسانية المكتسبة، وبفضل هذه النعمة، يزداد الجنس البشري على مر العصور – تطورًا وتفوقًا على غيره من المخلوقات التي تراوح مكانها ومكانتها الأولى "(2).

ومن أجلِّ صور التكريم والرعاية للجنس البشري، إرسالُ الرسل وإنزال الكتب لهدايته وتزكيته، وإنقاذه وإسعاده. وبفضل اجتماع نعمتي الوحي والعقل، تمكن الإنسان في هذه الحياة الدنيا من نيل مكاسب عظيمة ودرجات عالية من التنعم والتحضر والرقي، قال الراغب الأصفهاني: "اعلم أن العقل لن يهتدي إلا بالشرع، والشرع لا يتبين إلا بالعقل، فالعقل كالأس، والشرع كالبناء، ولن يغني أسّ ما لم يكن بناء "، ولن يثبت بناء " ما لم يكن أسّ. وأيضًا، فالعقل كالبصر، والشرع كالشعاع، ولن يغني البصر ما لم يكن شعاع من خارج، ولن يغني الشعاع ما لم يكن بصر "(3). وهذا يعد من حفظ العقل وجوداً.

لعل المتتبع في القرآن الكريم لن يجد فيه لفظ "العقل" ولكن سيجد مشتقات "العقل"، مثل: "عقلوه"، "يعقلها"، "تعقل"، "يعقلون"، إذ لم يأتِ لفظ "العقل" بالاسم معرفة أو نكرة في القرآن الكريم، ولكن جاءت مرادفات "العقل"

سورة الإسراء: آية 70

<sup>(2)</sup> معلمة زايد(3/3/1).

<sup>(3)</sup> تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين، للراغب الأصفهاني (ص73).

مثل: الألباب، والحلم، وأحلام، وحِجر، والنُهى، والقلب، وقلوب، والفؤاد، وأفئدة، وكذلك آيات النظر والتدبر والتأمل والتفكر (1).

فهنالك آيات موجّهه للعقل، وإن لم تصرّح بلفظه؛ لكنّها تحثّ على إعماله كملكة فكرية في حقيقة وجود الله ومعرفة صفاته وقدرته، وكذلك تصحح مساره في قضايا العقيدة من بعث وغيره، وذلك من خلال الدعوة للنظر والتأمل، فلا يتحقق ذلك إلا بتصحيح مسار العقل، فمنها ما هو في سورة الإسراء.

فسورة الإسراء من السور التي تحدثت عن البعث ومنكريه، فقد أخبر الله عنهم من كمال الاستبعاد والاستنكار للبعث، كما في قوله تعالى: { وَقَالُواْ أَءِذَا كُنَّا عِظْمًا وَرُفَاتًا أَءِنَا لَمَبَعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا }. فرد الله تعالى عليهم: { قُلْ كُونُواْ حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ۞ أَوْ خَلْقًا مِّمَّا يَكُبُرُ فِ صُدُورِكُمُ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ ٱلَّذِى فَطَرَكُمُ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ ٱلَّذِى فَطَرَكُمُ أَوْلُ مَرَّوَ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ ٱلَّذِى فَطَرَكُمُ أَوْلَ مَرَّةً } { قُلْ كُونُواْ حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ۞ أَوْ خَلْقًا مِّمَّا يَكُبُرُ فِ صُدُورِكُمُ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ ٱللّذِى فَطَرَكُمُ الله عليهم ببرهان عقلي يتحدى المنكر لوجود الله والمنكر ليوم المعاد، فقال:

{ قُلِ ٱلَّذِى فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّقً } ، فكما أنّ الله أحسن خلقكم في أطوار متعددة ، كذلك من السهل عليه اعادتكم بعد موتكم (3).

<sup>(1)</sup> ينظر: المصدر السابق(ص50).

<sup>(2)</sup> سورة الإسراء: من آية 49 إلى 51.

<sup>(234/3)</sup> ينظر: فتح القدير، للشوكاني (234/3)

<sup>(4)</sup> سورة الإسراء: آية 99.

فهذه الآيات تخاطب كل من كان في عقله شك على قدرة الله، في إحياء الخلق يوم القيامة، بأن يتأمل ويتفكر في عِظَم خلق السماوات والأرض، قال الزمخشري: " فإن قلت: عَلام عطف قوله: وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلاً؟ قلت: على قوله أَوَلَمْ يَرَوْا؛ لأن المعنى قد علموا بدليل العقل أنّ من قدر على خلق السموات والأرض فهو قادر على خلق أمثالهم من الإنس؛ لأنهم ليسوا بأشد خلقًا منهن كما قال: { وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا لا رَيْبَ فِيهِ } وهو الموت أو القيامة، فأبوا مع وضوح الدليل إلا جحودًا" (1).

وهذا ما نجده عند الملاحدة؛ الذين أنكروا وجود الخالق، ومن هؤلاء كثير من الفلاسفة الدهرية الذين ينكرون صدور الخلق عن الخالق، فهم منكرون للنشأة الأولى والثانية، فمن باب حفظ العقل كمقصد شرعي، لا يحسن مناقشة هؤلاء في أمر المعاد، بل يناقشون في وجود الخالق ووحدانيته أولاً، ثم يأتي إثبات المعاد بعد ذلك؛ لأن الإيمان بالمعاد فرع الإيمان بالله(2).

ولعل جميع التصرفات المؤدية لتعطيل وظيفة العقل أو التشويش عليه؛ كاتباع الهوى والتقليد الأعمى والجدال والعناد والمكابرة والاستبداد ومنع حرية الرأي وتغييب فريضة الشورى، هي تصرفات منهي عنها، وتدخل في دائرة المحظورات الشرعية؛ لمخالفتها لأسس ومقتضيات الحفاظ على العقل الإنساني، فلذا ينبغي تحصين أفراد الأمة من المعتقدات الفاسدة التي تتنافى مع العقل والفطرة، كالعرافة والكهانة والسحر والشعوذة، وبناء عقل أفراد الأمة بما يكسبها المناعة العلمية ضد كل الأضرار الفكرية الوافدة من مختلف المدارس التي تتضمن معتقدات فاسدة تتنافى مع موجبات العقل السليم ومقتضيات الفطرة الصحيحة(3).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الكشاف، للزمخشري  $^{(2)}$ 696).

<sup>(2)</sup> ينظر: القيامة الكبرى، للأشقر العتيبي (ص71).

<sup>(3)</sup> ينظر: معلمة زايد للقواعد الفقهية والأصولية (643/3).

فالشريعة الإسلامية دعت لحفظ العقل ونُمُوه، وأثنت على من يرتقي به في سلّم الخير والمعرفة بالله، وأثنت على من يُعمِلون عقولهم بالتفكر والتدبر، كما قال تعالى: { إِنَّ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْيَلِ وَالنّهَ الله وَاللّهُ الله وَالله والله والله

فمن موجبات العلم ومقتضياته: إعمال العقل وتنميته والترقي به، فلا حياة للعقل بدون العلم، ولا إمكانية تحصيل للعلم بدون العقل.

وهنالك أحاديث حثّت على طلب العلم وفضله، منها: قول الرسول -صلى الله عليه وسلم-: (مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْماً سَهَّلَ اللَّهُ لَهُ بِهِ طَرِيقاً إِلَى الْجَنَّةِ)(5).

فالحثُّ على طلب العلم وتحصيله، يعد من أعظم وسائل الحفاظ على العقل وحمايته من خطر الجهل الذي يهدم قوى العقل، فللعقل آفات وحواجب تعطل عمله وتقلل من قدرته عن القيام بالمهام التي أوكلها الله تعالى له، وتؤدي إلى تشويه الفهم البشري لخطاب الله تعالى، ومن ثم إلى التخبط في بناء الحكم الشرعي، ومن هذه

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران: آية 190.

<sup>(2)</sup> سورة فاطر: آية<sup>28</sup>.

<sup>(3)</sup> سورة الإسراء: آية 107.

<sup>(4)</sup> ينظر: جامع البيان، للطبري (578/17)، فتح القدير، للشوكاني (264/3).

<sup>(5)</sup> صيح مسلم، كتاب العلم، باب: فضل الاجتماع على تلاوة القرآن(2074/4)، رقم: (2699).

المعطّلات والحواجب ما نجده في سورة الإسراء، قول الله تعالى: { وَلَا تَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْمُوَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَٰتِ كَانَ عَنْهُ مَسَّوُلًا } (1)، قال ابن عباس-رضي الله عنه في معنى لا تقف: أي لا تَرْم أحدًا بما ليس لك به علم، وقال محمد بن الحنفية: يعني شهادة الزور، وقال قتادة: لا تقل: رأيت، ولم تر، وسمعت، ولم تسمع، وعلمت، ولم تعلم؛ فإن الله سائلك عن ذلك كله، ومضمون ما ذكروه: أن الله نهي عن القول بلا علم (2). وفي هذه الآية كذلك ورد لفظ "الفؤاد" الذي ذكرناه سابقاً من مرادفات "العقل"، فكما أنّ الإنسان

سيُسألُ عن سمعه وبصره يوم القيامة، كذلك سيُسأل عن العقل الذي يعد من نعم الله عليه، حيث ميّزه ورفع قدره، فهذا التكريم نِعمة ومِنّة من الله تعالى.

وكما أنّ الشريعة رفعت من شأن الذين يوظِّفُون عقولهم للرقي بالعلم ومعرفة الله، كذلك ذمّت الذين يعطِّلون عقولهم بالتقليد الأعمى والإعراض عن آيات الله، قال تعالى: { إِنَّ شَرَّ ٱلدَّواَتِ عِندَ ٱلله، وهذه التبعية من أسوأ ٱلَّذِينَ لَا يَعَقِلُونَ } (3)، فالتقليد الأعمى للأباء بغير هدى يلغي العقول وينكر أحكام الله، وهذه التبعية من أسوأ ما يبتلى به الأفراد والمجتمعات، لما فيها من قتل للمواهب والابداع والرقي (4)، وهذا ما نجده في سورة الإسراء، في قوله تعالى: { وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَّسَتُورًا ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى فَوْرَا وَالْمَعْمُ وَقِيْ ءَاذَانِهِمْ وَقَيًّ وَإِذَا ذَكْرَتَ رَبَّكَ فِي ٱلقُرْءَانِ وَحَدَهُ، وَلَوًا عَلَىَ أَذَبَرِهِمْ نَفُورًا ﴿ قَا أَكُمْ بِمَا فَيُهُا مُ يَعَالَى الله وَالْمَا عَلَى الله وَعَدَهُ، وَلَوًا عَلَى الدَّهُ وَقَ ءَاذَانِهِمْ وَقَلًا وَإِذَا ذَكْرَتَ رَبَّكَ فِي ٱلقُرْءَانِ وَحَدَهُ، وَلُوّا عَلَىَ أَذَبَرِهِمْ نَفُورًا ﴿ قَا أَعَلَمُ بِمَا اللهُ عِمَالَا عَلَى اللهُ عِلَا الله عَلَى اللهُ عَلَى الْقُرْءَانِ وَحَدَهُ، وَلُوّا عَلَى الدَّهُ وَقَ عَاذَانِهِمْ وَقَلَ وَإِذَا ذَكْرَتَ رَبِّكَ فِي ٱلقُرْءَانِ وَحَدَهُ، وَلُوّا عَلَى الدَّوْرَا ﴿ قَالَيْهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء: آية36.

ينظر: جامع البيان، للطبري (446/17)، تفسير القرآن العظيم، لابن كثير (75/5).

<sup>(3)</sup> سورة الأنفال: آية 22.

<sup>(4)</sup> ينظر: التدابير الشرعية الوقائية لحفظ العقل، لنافذ ذيب أبو عبيدة (ص72).

يَسْتَمِعُونَ بِهِ ۚ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُوكَى إِذْ يَقُولُ ٱلظَّلِمُونَ إِن تَتَبِعُونَ إِلَّا رَجُلَا مَّسْحُورًا ۞ ٱنظُرْ كَيْفَ ضَرَيُولْ لَكَ ٱلْأَمْنَالَ فَضَلُّولْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا }(1).

في هذه الآيات يخبر تعالى عن عقوبته للمكذبين بالحق الذين ردوه وأعرضوا عنه أنه يحول بينهم وبين الإيمان، فمنعهم من الانتفاع به؛ لأنه يعلم أن مقاصدهم سيئة يريدون أن يعثروا على أقل شيء ليقدحوا به، وليس استماعهم لأجل الاسترشاد وقبول الحق وإنما هم متعمدون على عدم اتباعه (2)، {إِذَ يَقُولُ ٱلظَّالِمُونَ } في مناجاتهم: { إِن تَتَبِعُونَ إِلّا رَجُلاً مَسَحُورًا } فقال تعالى معقباً: { ٱنظُل } متعجبًا { كَيْفَ صَرَبُولُ لَكَ ٱلْأَمْثَالَ } التي هي أضل الأمثال وأبعدها عن الصواب { فَضَهُلُواْ } في ذلك، أو فصارت سببًا لضلالهم { فَلَا يَسَعَطِيعُونَ وإلله الهدى والنظر المؤدي إلى الإيمان، أو سبيلاً إلى إفساد أمرك وإطفاء سبيلاً }؛ "أي: لا يستطيعون سبيلاً إلى الهدى والنظر المؤدي إلى الإيمان، أو سبيلاً إلى إفساد أمرك وإطفاء نور الله بضربهم الأمثال واتبًاعهم كل حيلة في جهتك"(3).

وهذا الصَّدُ عن الحق أساسه التقليد الأعمى، قال تعالى: { وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُواْ بَلَ وَهذا الصَّدُ عن الحق أساسه التقليد الأعمى التَّبِعُ مَا أَلْفَيْ نَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا اللَّهُ الله عليه وسلم والتيل من شخصيته وسلم والتيل من شخصيته وسلم والتيل من شخصيته وسلم الله عليه وسلم والتيل من شخصيته صلى الله عليه وسلم باتهامه بالجنون والسحر وغيرها من الأوصاف.

#### الخلاصة:

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء: من آية 45 إلى 48.

<sup>(2)</sup> ينظر: تيمير الكريم الرحمن، للسعدي (ص459).

<sup>(41/6)</sup>تفسير البحر المحيط، لأبي حيان ((41/6)

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة البقرة: آية170.

حفظ العقل يعد من المقاصد الضرورية الخمس، فهو مناط التكليف، فمن زال عقله زال عنه التكليف والحساب. فالحفاظ عليه هو مقصد كلي تفرع عنه وإنبنى عليه كثير من المسائل والجزئيات. وبيّنًا كيفية حفظه من جانبي الوجود والعدم، واستنبطنا عدة نماذج من سورة الإسراء؛ منها آيات منكري البعث، والآيات التي أثنت على أهل العلم، وذمت أصحاب الأهواء والتقليد الأعمى.

# المطلب الرابع: حفظ النَّسل:

1- معنى النَّسل لغةً: النَّسُلُ: الحَلْقُ. وأَيضًا: الوَلَدُ، والذُّرِيَّةُ، يُقال: نَسَلَ الوالِدُ ولَدَه يَنْسُلُهُ نَسْلاً، كأَنْسَلَ، ونَسَلَ ونَسَلَ المُعْفِي وَلِدَه، وأَنْسَلْتُهُ بالألف لغة، نَسْلاً من باب ضرب كثر نسله، ويتعدّى إلى مفعول فيقال: نَسَلْتُ الولد نَسْلاً: أي ولدته، وأَنْسَلْتُهُ بالألف لغة، ونَسَلَتِ الناقة بولد كثير، وتَنَاسَلُوا: توالدوا(1).

2- **معنى النّسل اصطلاحاً:** "يراد بالنسل في الشرع أيضاً الولد، والذرية التي تعقب الآباء وتخلفهم في بقاء المسيرة الطوبلة للنوع البشري "(2).

# 3- المراد بحفظ النَّسل:

تعد قاعدة: "حفظ النسل" أصلاً من أصول الشريعة الإسلامية ومقاصدها العامة؛ لمكانتها في الاعتبار الشرعي، وتبيّن أن الحفاظ على النسل هو مقصد كلي تفرع عنه وانبنى عليه الكثير من الفروع والجزئيات، "فحفظ النسل من مقتضيات استقامة الحياة واستمرارها، فقد خلق الله البشر من نفس واحدة، وخلق منها زوجها، وعن طريق التناسل والتوالد بثّ منهما رجالاً كثيرًا ونساءً، وجعل منهما الشعوب والقبائل ليتعارفوا، ويتعاونوا على البر والتقوى "(3).

<sup>(1)</sup> ينظر: تاج العروس، للزبيدي، مادة نسل (488/30)، المصباح المنير، للفيومي (604/2).

<sup>(2)</sup> المقاصد العامة للشريعة الإسلامية، ليوسف العالم (ص393).

<sup>(3)</sup> المصدر السابق. (ص393).

فالطريق الوحيد لامتداد النسل البشري ودوامه هو النكاح، فبه يتحقق مقصد حفظ النسل، قال تعالى: { يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً ...} (1)، فبحفظ النفس تتحقق عمارة الأرض ونهضتها ونموها وازدهارها، وبه تعزز الأمم قوتها، وتحمي حقوقها، وتصون أعراضها وأموالها، وبه تستمر الحياة وتدوم وتبقى، ولذا فقد قال الإمام الشاطبي: "ولو عدم النسل لم يكن في العادة بقاء "(2).

كما أن للنكاح مقاصد أصلية وتابعة، فالمقصد الأصلي الأول الذي شرع الزواج من أجله هو الحفاظ على النسل وإعمار الكون، وأما بقية المقاصد فهي تابعة؛ ولذا قال الإمام الغزالي حينما تحدث عن فوائد النكاح: "الفائدة الأولى: الولد وهو الأصل، وله وُضِع النكاح، والمقصود إبقاء النسل وأن لا يخلو العالم عن جنس الأنس، وإنما الشهوة خلقت باعثة مستحثة، كالموكل بالفحل في إخراج البذر، وبالأنثى في التمكين من الحرث تلطّفًا بهما في السياقة إلى اقتناص الولد، بسبب الوقاع كالتلطف بالطير في بثِّ الحبِّ الذي يشتهيه؛ ليساق إلى الشبكة، وكانت القدرة الأزلية غير قاصرة عن اختراع الأشخاص ابتداءً من غير حراثةٍ وازدواج، غير أن الحكمة اقتضت ترتيب المسببات على الأسباب مع الاستغناء عنها؛ إظهارًا للقدرة وإتمامًا لعجائب الصنعة وتحقيقًا لما سبقت به المشيئة وحقت به الكلمة وجرى به القلم"(3).

وتسمية هذا المقصد باسم: "النسل"، ذكره: الغزالي، والشاطبي، والزركشي، والشوكاني (4).

سورة النساء: آية 1

<sup>(2)</sup> الموافقات، للشاطبي (17/2).

<sup>(3)</sup> إحياء علوم الدين، للغزالي (24/2).

<sup>(4)</sup> ينظر: المستصفى، للغزالي(174/1)، الموافقات، للشاطبي(59/3)، البحر المحيط، للزركشي(188/4)، إرشاد الفحول، للشوكاني(366/1).

ومنهم من ذكره باسم "النسب"، كالرازي، والسبكي (1) ومنهم من ذكره باسم: "الفرج"، كالجويني (2). ومنهم من سماه بالإبضاع"، كالقرافي "(3).

"فحفظ النسب وحفظ البضع كلاهما مقصود للشارع، ولكنهما مكمِّلان للحفاظ على النسل

وطريقان له، وهما من لوازم الحفاظ على النسل، وليسا بديلين عنه، فبحفظ النسب يتحقق الحفاظ على النسل؛ لأنه لو ضاع النسب لانقطع تعهد الأولاد والذرية، كما أنه بحفظ الفروج تحفظ الأنساب وتصان من الاختلاط، وبتحقق الحفاظ على النسل"(4).

وهذا ما نبه عليه الرازي بقوله: "وأما النسب فهو محفوظ بشرع الزواجر عن الزنا؛ لأن المزاحمة على الإبضاع تُفضي إلى اختلاط الأنساب المفضي إلى انقطاع التعهد عن الأولاد، وفيه التوثب على الفروج بالتعدي والتغلب وهو مجلبة الفساد والتقاتل"(5).

خلاصة القول: إن التعبير عن حفظ النسل بالنسب أو البضع أو العرض يُعد من قبيل التعبير عن الشيء بلوازمه، فكلاهما يأتيان بمضمون واحد. والشارع قاصد الحفاظ على النسل من جانبين:

<sup>(1)</sup> ينظر: المحصول في علم الأصول، للرازي (221/5)، الإبهاج في شرح المنهاج على منهاج الوصول إلى علم الأصول للبيضاوي، للسبكي (55/3).

<sup>(2)</sup> ينظر: البرهان، للجويني (747/2).

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> الفروق، للقرافي(4/83).

<sup>(4)</sup> معلمة زايد للقواعد الفقهية والأصولية (654/3).

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المحصول، للرازي (221/5).

من جانب الوجود: "وهو ما به يتحقق وجود النسل وزيادته وتنميته وجلب المصالح المتعلقة به، ويتمثل هذا بالزواج ومكملاته كحسن المعاشرة، وكفاءة الزوج، وحضانة الأولاد، وجميع الأحكام الشرعية الأخرى التي نظمت عقد الزواج"(1).

ومن جانب العدم: "وهو ما به يمنع تعطيل النسل وإفساده بعد وجوده، من خلال درء المفاسد التي يمكن أن تتعلق به، كتحريم الزنا ومنع قتل الأولاد ووأد البنات وتحريم الإجهاض...الخ"(2)، وهذا ما نجده في سورة الإسراء.

#### 4- تطبيقات القاعدة:

الحفاظ على مقصد حفظ النسل من جانب العدم نجد أصله في سورة الإسراء، قال تعالى: { وَلَا تَقَتُلُواْ وَلَا تَقَتُلُواْ وَلَا تَقَرُبُواْ الزِّيْنَ إِنَّهُ مُ كَانَ فَحِشَةَ وَلِلَاتُوْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ خَنْ نَرَزْقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْئَا كَبِيرًا ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ الزِّيْنَ إِنَّهُ وَكَانَ فَاحِشَةَ وَلَا تَقْرَبُواْ الزِّيْنَ إِنَّهُ وَإِيَّاكُمْ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْئَا كَبِيرًا ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ الزِّيْنَ إِنَّا لَا وَلَا فَعَلَى المُؤلِد فيه تعطيل لحفظ النسل ودوامه، بل يعد من كبائر الذنوب، وهذا ما بيّناه في مقصد حفظ النفس.

وأما الآية التي بعدها فيها تشنيع فاحشة الزنا، يقول سيد قطب: "وبين قتل الأولاد والزنا صلة ومناسبة وقد توسط النهي عن الزنا بين النهي عن قتل الأولاد والنهي عن قتل النفس الذات الصلة وذات المناسبة "(4).

" إن في الزنا قتلاً من نواحي شتى، إنه قتل ابتداء؛ لأنه إراقة لمادة الحياة في غير موضعها يتبعه -غالبًا-الرغبة في التخلص من آثاره بقتل الجنين، قبل أن يتخلّق أو بعد أن يتخلّق، قبل مولده أو بعد مولده، فإذا ترك

<sup>(1)</sup> المقاصد العامة للشريعة الإسلامية، ليوسف العالم (ص399وما بعدها).

<sup>(2)</sup> المقاصد العامة للشريعة الإسلامية، ليوسف العالم (ص445وما بعدها).

<sup>(3)</sup> سورة الإسراء: آية 32-31.

<sup>(4)</sup> في ظلال القرآن، لسيد قطب (224/4).

الجنين للحياة ترك في الغالب لحياة شريرة، أو حياة مهينة، فهي حياة مضيعة في المجتمع على نحو من الأنحاء، وهو قتل في صورة أخرى؛ قتل للجماعة التي يفشو فيها، فتضيع الأنساب وتختلط الدماء، وتذهب الثقة في العرض والولد، وتتحلل الجماعة وتتفكك روابطها، فتنتهي إلى ما يشبه الموت بين الجماعات"(1).

"أما كونه فاحشة: ففيه إشارة إلى اشتماله على فساد الأنساب، واشتماله على التقاتل والتواثب على الفروج، مما يوجب خراب العالم، وأما أنه ساء سبيلاً: كونه لا يبقى فرق بين الإنسان وبين البهائم في عدم اختصاص الذكران بالإناث، وأيضًا يبقى ذل هذا العمل وعيبه

وعاره على المرأة من غير أن يصير مجبوراً بشيء من المنافع (2).

يقول الإمام الرازي، في تفسير هذه الآية: "لقائل أن يقول: إنَّ أكبر الكبائر بعد الكفر بالله القتل، فما السبب في أن الله تعالى بدأ أولاً بذكر النهي عن الزنا وثانيًا بذكر النهي عن القتل؟ وجوابه: أنَّ فتح باب الزنا يمنع من دخول الإنسان في الوجود، والقتل عبارة عن إبطال الإنسان بعد دخوله في الوجود. ودخوله في الوجود مقدم على إبطاله وإعدامه بعد وجوده، فلهذا السبب ذكر الله تعالى الزنا أولاً ثم ذكر القتل ثانياً "(3).

ومما يدل على شناعة الزنا؛ أنه موجب للعقوبات الشديدة، سواءً أكانت جسدية أم معنوية، وإلى جانب هذا، فهنالك عقوبة أخروية للزاني إذا مات ولم يتب، بل إن هناك عقوبة جماعية لا تقتصر على الزناة فحسب، بل يتعدى إلى غيرهم، فينزل غضب الله على قوم يكثر فيهم الزنا، ويكثر فيهم الموت، فعَن ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: "

<sup>(1)</sup> المصدر السابق(4/4).

<sup>(2)</sup> مفاتيح الغيب، للرازي (20/159).

<sup>(3)</sup> المصدر السابق (159/20).

نَهَى رَسُولُ اللهِ -صلى الله عليه وسلم-: (أَنْ تُشْتَرَى الثَّمَرَةُ حَتَّى تُطْعِمَ، وَقَالَ: إِذَا ظَهَرَ الزِّنَا وَالرِّبَا فِي قَرْيَةٍ، فَقَدْ أَحَلُوا بِأَنْفُسِهِمْ عَذَابَ اللهِ) (1).

وأما العقوبة الفردية، فقد يستحق كل من الزاني والزانية الموت بارتكاب الزنا إن كانا محصنين – أو أحدهما فقد قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: (لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: وذكر منها: "الثيّب الزاني)(2).

وأما إذا كان الزانيان غير محصنين - أو أحدهما - فالعقوبة جلد كل منهما مائة جلدة، كما في الآية: { ٱلزَّانِيَةُ وَالنَّافِي فَالْجَادُواْ كُلَّ وَلِيدِ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةً وَلَا تَأْخُذَكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ تُوْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَلْيَشْهَدُ عَذَابَهُمَا طَآبِهَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ } (3).

ومن العقوبات أيضاً التي تهدد النسل وتقضي عليه، انتشار الأمراض الجنسية التي سببها الرئيس "الزنا"، فكم من أناسٍ يتعرضون للأمراض الجنسية القاتلة؟!، والسبب في ذلك انغماسهم في الزنا، ومما يؤكد أثر الزنا في انتشار الأمراض الجنسية، وجود هذه الأمراض بكثرة في الدول التي انتشرت فيها الفواحش، ومن هذه الأمراض: (الإيدز AIDS)، أو ما يسمى بنقص المناعة؛ الذي يمثل الرعب الجديد الذي ساد حضارة القرن العشرين،

<sup>(1)</sup> المستدرك، للحاكم، كتاب: البيوع(2/293)، رقم:(2261)، صححه الحاكم ووافقه الذهبي.

<sup>(2)</sup> سبق تخريجه في مقصد حفظ النفس، ينظر: (ص19).

<sup>(3)</sup> سورة النور: آية<sup>2</sup>.

<sup>(4)</sup> مرض الإيدز: عبارة عن مجموعة من الأعراض المرضية، التي يدل ظهورها على أن المصاب يعاني من فقدان المناعة، ناجم عن الإصابة بغيروس العوز المناعي البشري، وفيها يحدث تلف في الجهاز المناعي للشخص؛ إذ يمكن أن يتسبب الفيروس بانخفاض أعداد كريات الدم البيضاء، وهي أحد خلايا جهاز المناعة، لتصل إلى مرحلة تفقد قدرتها على محاربة الالتهابات الشديدة وبعض أنواع السرطانات. وللاستزادة، ينظر: الأمراض الجنسية أسبابها وعلاجها، محمد علي البار، مركز الملك فهد للأبحاث الطبية، كلية الطب-جامعة الملك عبدالعزيز -جده، ط2، 1406هـ-1986م، (ص133).

وأصبح اسم الإيدز مماثلاً لاسم الطاعون الأسود في القرن الثامن عشر الميلادي والقرون التي قبله، عندما كان الطاعون يقضى على عشرات الملايين من البشر<sup>(1)</sup>.

وكذلك من الأمراض: (الزهري: السفلس syphili)<sup>(2)</sup> و(السيلان Gonorrhea)<sup>(3)</sup>، التي يموت بسببها أعداد هائلة من سكان العالم في كل عام.

فمن هنا، يتبيّن أنّ فاحشة الزنا من أكبر المؤثرات على النسل، بحيث يتطور إلى فساد الأعضاء التناسلية التي تمنع بينها وبين الإنجاب، وإذا كان هنالك إنجاب يتطور الأمر إلى موت الأطفال فيما بعد، ولهذا حرمت الشريعة هذه الفاحشة، وحذرت منها، وجعلته من الكبائر، ووضعت له حدًا غليظًا ليكون رادعًا، وزجّرا لمن تسول له نفسه بالاقتراب منه.

## ومن تطبيقات "حفظ النسل":

(1) المصدر نفسه، (ص134).

<sup>(2)</sup> مرض الزهري: مرض منتقل بالجنس تسببه جرثومة لولبية الشكل تسمى (treponema pallium) لا ترى بالعين المجردة يبدأ المرض بقرحة في موضع العدوى، ثم يحدث طفح جلدي، وحمى، وإرهاق، وصداع، وفقدان شهية، وقد يتطور المرض إلى أن يلحق الضرر بالشريان الأبهر، والدماغ، والنخاع الشوكي، وغيرها من الأعراض، ينظر: الأمراض الجنسية عقوبة إلهية، د. عبدالحميد القضاة، اختصاصي تشخيص الأمراض الجرثومية والأمصال، (بريطانيا)، ط2، 1426هـ-2006م، (ص53وما بعدها).

<sup>(3)</sup> مرض السيلان: وهو عدوى بكتيرية مصنّفة ضمن الأمراض المنقولة جنسيًا؛ إذ ينتقل عن طري التواصل الجنسي مع الشخص المصاب، وذلك لوجود البكتيريا المسبّبة له في سوائل المصاب الجنسية، وبهذا قد تصل العدوى إلى الذّكر أو المهبل أو عنق الرحم، أو الحلق، وقد ينتقل هذا المرض من الأم المصابة إلى جنينها وخاصّةً عند الولادة، ويعد من أهم الأسباب التي تؤدى بالمصاب إلى العقم، للاستزادة، ينظر: المصدر السابق (ص72 ومابعدها).

أ – "أنه لا يجوز الإجهاض إلا في حالات الضرورة ووفق شروط وضوابط خاصة؛ لأن السماح بالإجهاض مطلقًا دون قيد ولا شرط من شأنه أن يفتك بالنسل ويضعفه وهو خلاف مقصود الشارع، هذا فضلاً عن كونه مصادماً لمقصد الشارع في الحفاظ على النفس"(1).

ب- "يحرم استئصال القدرة على الإنجاب في الرجل أو المرأة، وهو ما يعرف بالإعقام أو التعقيم، ما لم تدعُ الله الشرعية "(2).

ج- "لا يصح نكاح المتعة أو أي نكاح مؤقت؛ لأنه عقد ليس المقصود منه تلبية الرغبات والشهوات فحسب، بل المقصود الأصلي منه حصول النسل وبقاؤه، ومصلحة النسل تقتضي دوام الرابطة الزوجية وبقاءها؛ لأن ذلك يحقق المقصود بصورة أسلم وأتم في رعاية الأولاد وتربيتهم بعكس ما لو بني العقد على التوقيت الذي قد يكون سبباً في الالتزامات الأبوية، أو زوالها مع

حاجة النسل إلى ذلك"(3).

<sup>(1)</sup> معلمة زايد للقواعد الفقهية والأصولية (658/3).

ورة قرارات وتوصيات مجمع الفقه الإسلامي التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي، بمجلس مجمع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره الخامس بالكويت، من (1-6) جمادى الآخر، (1409)ه، الموافق(10-15) كانون الأول ديسمبر، (5/1)م قرار رقم: (39)

<sup>(3)</sup> المقاصد العامة، ليوسف العالم (ص418).

<sup>(4)</sup> سورة الإسراء، آية 32.

#### الخلاصة:

يعد مقصد حفظ النسل من مقاصد الشريعة التي دعت إليه، فهو من مقتضيات استقامة الحياة واستمرارها، ويتمثل جانب الوجود بالزواج ومكملاته، وجانب العدم وهو ما به يمنع تعطيل النسل وإفساده، كتحريم الزنا ومنع قتل الأولاد، وهذا الجانب ما نصت عليه سورة الإسراء.

#### المطلب الخامس: حفظ المال:

1- **معنى المال لغة**: "من مَالَ مَولاً ومُولاً كَثُرَ مَالُهُ، يذكر ويؤنث، وهو المَالُ، وهي المَالُ، و (تَمَوَّلَ)؛ أي نمّا له مالٌ، وتَمَوَّلَ مَالاً؛ أي اتخذه قنية "(المال) كل ما يملكه الفرد أو تملكه الجماعة من متاع أو عروض تجارة أو عقار أو نقود أو حيوان، و (الأموال) قد تطلق في الجاهلية على الإبل، ويقال: رجلُ مالٍ؛ أي: ذو مال "(2).

2- معنى المال اصطلاحاً: هناك تعريفات كثيرة ومتعددة للمال لاسيما في اصطلاحات الاقتصاديين، غير أن ما يعنينا -هنا- هو تعريف المال عند الفقهاء، فمن هذه التعريفات: تعريف السرخسي؛ الذي عرفه، بأنّه: "اسم لما هو مخلوق لإقامة مصالحنا به مما هو عندنا"(3).

كما عرّفه الشاطبي بقوله: "وأعني بالمال ما يقع عليه الملك ويستبد به المالك عن غيره إذا أخذه من وجهه، ويستوي في ذلك الطعام والشراب واللباس على اختلافها، وما يؤدي إليها من جميع المتمولات "(4).

<sup>(1)</sup> المصباح المنير ، للفيومي (586/2).

<sup>(2)</sup> المعجم الوسيط، لابراهيم مصطفى ورفاقه (893/2).

<sup>(3)</sup> المبسوط، للسرخسى (141/11).

<sup>(4)</sup> الموافقات، للشاطبي (33/4).

فالمقصود بالمال كما هو في كثير من تعريفات الفقهاء نجده يقصد به كل ما ينتفع به الناس انتفاعًا مباحًا، وزاد بعضهم: كل ما يمكن حيازته وإحرازه، ويشترط أن يكون له قيمة مادية بينهم، فيشمل الأعيان والمنافع والديون، ويستوعب النقود وثروات الأرض والطعام والمسكن واللباس وجميع المتمولات<sup>(1)</sup>.

### 3- المراد بحفظ المال:

يعد حفظ المال المقصد الكلي الخامس من المقاصد الضرورية التي لا بدّ منها في قيام مصالح الدين والدّنيا، بحيث إذا فُقدت لم تَجْرِ مصالح الدنيا على استقامة، بل على فساد وتهارج وفوت حياة، كما بيّناه في تعريف المقاصد الضرورية. والشارع قاصد الحفاظ على المال من جانبين: من جانب الوجود: وهو ما به يتحقق وجود المال وتنميته واستثماره، ويدخل في هذا جميع وسائل الكسب المشروع من التجارة والزراعة والصناعة، وجميع أنواع العقود المالية المشروعة؛ كالبيع والشركة والمزارعة والمساقاة، وغيرها، مما يتحقق به جلب المصالح المتعلقة بالمال(2).

وعن الزبير بن العوام-رضي الله عنه- عن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: (لأنْ يأخذ أحدكم حبله فيأتي بحزمة الحطب على ظهره فيبيعها فيكُفَّ الله بها وجهه خيرٌ له من أنْ يسألَ الناس أعطوه أو منعوه)(3).

فقد حظت الشريعة على كسب المال وتنميته؛ لأن سعي الإنسان إلى الترقي في ما أُمر به من التعمير لا يكون له تحقُق إلا بالمال، فالمال هو وجه من وجوه التعمير، فهو في ذات الآن وسيلة من وسائله، فاستثمار الطبيعة علمًا بحقائقها واستخراجها لمقدّراتها، وحفظ الكرامة الإنسانية بتوفير العيش الكريم وكفالة المحتاجين

<sup>(1)</sup> ينظر: الفقه الإسلامي وأدلته: د. وهبة الزحيلي (398/4).

<sup>(2)</sup> ينظر: مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة الشرعية، لليوبي (ص<sup>287</sup>) وما بعدها

<sup>(3)</sup> صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب: الاستعفاف عن المسألة(535/2)، رقم(1402).

ورد مظالم الظالمين، كل ذلك لا يتم إلا بالمال، فكسب المال واستعماله في الطريق القويم من أهم أسباب الخلافة التي خلق من أجلها<sup>(1)</sup>.

ومن جانب العدم: "وهو ما يمنع به إتلاف المال وتعطيله ودرء المفاسد التي يمكن أن تتعلق به، ويدخل في هذا تحريم أكل أموال الناس بالباطل، ووجوب الضمان على متلف المال، وقطع يد السارق، وغيرها من الوسائل التي يصان بها المال وتدفع عنه المفاسد"(2).

#### 5- تطبيقات القاعدة:

الحفاظ على مقصد حفظ المال من جانب الوجود والعدم نجده في سورة الإسراء، قال تعالى: { وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرُبَىٰ حَقَّهُ وَ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا تُبَذِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُواْ إِخُونَ ٱلشَّيَطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ عَقُورًا ﴾ (3).

فأما من جانب الوجود، قوله: { وَءَاتِ ذَا اللَّهُ رَبِّي حَقَّهُ و } خطاب إما لرسول الله - '- تهييجًا وإلهابًا لغيره من الأمة، أو لكل من هو صالح لذلك من المكلفين، والخطاب الموجّه لرسول الله --صلى الله عليه وسلم- موجّه لأمّته، "والمراد بذي القربى؛ أي ذو القرابة منك، وقيل: ولعل المراد بذي القربى المحارم، وبحقهم النفقة عليهم إذا كانوا فقراء عاجزين عن الكسب عمًّا يُنبئ عنه "(4)، "وحقهم هو صلة الرحم التي أمر الله بها وكرّر التوصية

<sup>(1)</sup> ينظر: مقاصد الشريعة بأبعاد جديدة، د. عبدالمجيد النجار (ص188).

<sup>(2)</sup> المقاصد العامة للشريعة الإسلامية، د. يوسف العالم (ص548).

<sup>(3)</sup> سورة الإسراء: آية26-27.

<sup>(4)</sup> روح المعاني، للألوسي (61/8).

فيها، وَإِنَّمَا يُؤْتَوْن ما يَغْلِبُ في الظَّنِّ أَنَه مقْدار الْكفاية وَسدِّ الْخَلَّةِ"<sup>(1)</sup>، قال الشوكاني: "والذى ينبغي الاعتماد عليه وجوب صلتهم بما تبلغ إليه القدرة وحسبما يقتضيه الحال"<sup>(2)</sup>.

{ وَٱلْمِسْكِينَ } معطوف على ذا القربى، "وفي هذا العطف دليل على أن المراد بالحق " الحق المالي" { وَالْمِسْكِينَ } معطوف على المسكين، والمعنى: وآت من اتصف بالمسكنة أو بكونه من أبناء السبيل حقه، وأبّنَ ٱلسَّبِيلِ } معطوف على المسكين، والمعنى: وآت من صدقة النفل أو مما فرضه الله لهما من صدقة والمراد في هذه الآية التصدق عليهما بما بلغت إليه القدرة من صدقة النفل أو مما فرضه الله لهما من صدقة الفرض فإنهما من الأصناف الثمانية، التي هي مصرف الزكاة "(3).

" فمن عناية الإسلام، بل من معجزاته الدالة على أنه دين الله حقًا، أنه سبق الزمن، وتخطى القرون، فعنى – منذ أربعة عشر قرناً مضت – بعلاج مشكلة الفقر والحاجة، فلم يسبق لها نظير في ديانة سماوية، ولا في شريعة وضعية، سواء ما يتعلق بجانب التربية والتوجيه، وما يتعلق بجانب التشريع والتنظيم، وما يتعلق بجانب التطبيق والتنفيذ "(4).

وهذا ما بينّاه أنّ حفظ الكرامة الإنسانية بتوفير العيش الكريم وكفالة المحتاجين والفقراء والمساكين وبقية الأصناف المستحقة للزكاة، كل ذلك لا يتم إلاّ بالمال.

وأمّا من جانب العدم، تكملة الآية: { وَلَا تُبَذِيرًا }، التبذير: تفريق المال فيما لا ينبغي، وإنفاقه على وأمّا من جانب العدم، تكملة الآية: { وَلَا تُبَذِيرًا }، التبذير: تفريق المال فيما لا ينبغي، وإنفاقه على وجه الإسراف، وكانت الجاهلية تنحر إبلها وتتياسر عليها وتبذر أموالها في الفخر والسُّمعة، وتذكر ذلك في أشعارها، فأمر الله بالنفقة في وجوهها مما يقرّب منه ويزلف، وقيل: هو إنفاق المال في غير حقه، وعن مجاهد:

<sup>(1)</sup> الفصول في الأصول، للجصاص (28/4).

<sup>(2)</sup> فتح القدير ، للشوكاني (221/3).

<sup>(3)</sup> فتح القدير ، للشوكاني (221/3).

<sup>(4)</sup> فقه الزكاة، د. يوسف القرضاوي (52/1).

لو أنفق مدًّا في باطل كان تبذيرًا، وقد أنفق بعضهم نفقة في خير فأكثر، فقال له صاحبه: لا خير في السرف، فقال: لا سرف في الخير، وقال أشهب عن مالك: التبذير هو أخذ المال من حقه ووضعه في غير حقه وهو الإسراف وهو حرام<sup>(1)</sup>.

وقوله: { إِخْوَانَ ٱلشَّيَطِينِ }: أي أولياؤهم وأعوانهم وأمثالهم في الشرارة، وهي غاية المذمّة؛ لأنه لا شرّ إلا من الشيطان. أو هم إخوانهم وأصدقاؤهم؛ لأنهم يطيعونهم فيما يأمرونهم به من الإسراف. أو هم قرناؤهم في النار على سبيل الوعيد، والعرب تقول: لكل من يلزم سنّة قوم وتابع أمرهم هو أخوهم. { وَكَانَ ٱلشَّيَطَانُ لِرَبِّهِ عَلَى الله عَلَى ال

إذًا فأول مراتب حفظ المال بعد كسبه وتنميته، أن يبقى قائمًا بدوره، وأن يحمى من كل الأسباب التي تؤدي إلى تلفه وتلاشيه، دون أن يحدد أغراضه التي من أجلها وُجِد. وقد جاء الدين يشرع لأحكام كثيرة تلتقي كلّها عند تحقيق مقصد حفظ المال، حتى تبيّن من استقراء جملة تلك الأحكام أنّ حفظ المال جعله مقصدًا ضروريًا عاليًا من مقاصد الشريعة، "وقد جاءت أحكام الشريعة في هذا الشأن تتّجه في معرض تعدّدها وتنوّعها إلى تحقيق مقصد حفظ المال من ثلاث جهات: جهة صيانته أن يُتلف ضررًا بالإنسان، وصيانته أن يُتلف سرفًا وتبذيرًا" (3).

ومن تطبيقات حفظ المال في السورة: الأمر بالتوسط والاعتدال في إنفاق الأموال واستهلاكها، قال تعالى: { وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغُلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَتَقَعُدَ مَلُومًا مَّحْسُورًا } (4). أي: لا تمسك عن

ينظر: الكشاف، للزمخشري (661/2)، جامع الأحكام، للقرطبي (247/10).

<sup>(2)</sup> ينظر: الكشاف، للزمخشري (661/2)، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، للثعلبي (96/6).

<sup>(3)</sup> مقاصد الشريعة لأبعاد جديدة، لعبدالمجيد النجار (ص190).

<sup>(4)</sup> سورة الإسراء: آية 29.

الإنفاق بحيث تضيق على نفسك وأهلك في وجوه صلة الرحم وسبيل الخيرات، والمعنى: لا تجعل يدك في الإنفاق بحيث تضيق على نفسك وأهلك في وجوه صلة الرحم وسبيل الخيرات، والمعنى: لا تجعل يدك في الإنفاق توسعًا انقباضها كالمغلولة الممنوعة من الانبساط { وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْسُطِ }؛ أي ولا تتوسع في الإنفاق توسعًا مفرطًا بحيث لا يبقى في يدك شيء، فالبخل إفراط في الإمساك، والتبذير إفراط في الإنفاق، وهما مذمومان، والخلق الفاضل هو العدل والوسط، كما بين ذلك المولى: { وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا } (1).

فهذه الآية الكريمة جامعة صريحة في وصف الإسلام وأمة الإسلام بالوسطية العامة، فصار التوسط والاعتدال منهجًا ومسلكًا إسلاميًا، معتمدًا في كافة المجالات.

أما حدُّ التوسط فالناس يختلفون في قدراتهم وواجباتهم وظروفهم واختصاصاتهم، فالإنفاق الواجب يكون تقديره ووسطه في حق الميسورين غير ما هو الشأن في حق من دونهم.

"واعتبارًا لتلك الاختلافات، فمن الممكن للمكلف إذا أراد أن يعمل فوق الحدِّ المتوسط اللازم، يمكنه ذلك، بل قد يكون محمودًا في حالته، لكنْ بشرط ألا يصِلَ إلى حد التنطع والعنت والملل،

وألا يقع في التقصير والتضييع والإجحاف في حق واجبات وحقوق أخرى عليه"(2). فالتوسط في الإنفاق يُعد من الوسائل السامية في حفظ المال.

كذلك يلزم علينا حماية حقوق الأفراد في ممتلكاتهم الخاصة، وتحريم الاعتداء عليها والمساس بها إلا بحق، وفق ما بينته الكثير من النصوص الشرعية، من أمثلة ذلك في سورة الإسراء، قال تعالى: { وَلَا تَقَرَّبُواْ مَالَ الْمَيْتِمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبَلُغَ أَشُدَّهُ } (3).

<sup>(1)</sup> مورة البقرة: من آية  $^{143}$ . ينظر: مفاتيح الغيب، للرازي  $^{(40/10)}$ .

<sup>(2)</sup> معلمة زايد للقواعد الفقهية والأصولية (233/3).

<sup>(3)</sup> سورة الإسراء: الآية 34.

قال ابن سعدي: " وهذا من لطفه ورحمته تعالى باليتيم، الذي فقد والده وهو صغير، غير عارف بمصلحة نفسه ولا قائم بها، أن أمر أولياءه بحفظه وحفظ ماله وإصلاحه وأن لا يقربوه،

{ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ } من التجارة فيه وعدم تعريضه للأخطار ، والحرص على تنميته ، وذلك مـمتد إلى أن { يَبَلُغَ } اليتيم { أَشُدَّهُ و } أي: بلوغه وعقله ورشده ، فإذا بلغ أشده زالت عنه الولاية وصار ولي نفسه ودفع إليه ماله"(1).

وقوله: { أَحَسَنُ } أي: "أفضل التفضيل، تدل على الزيادة في الإحسان فكأن لدينا صفتين ممدوحتين: حسنة وأحسن، وكأن المعنى: لا تقربوا مال اليتيم بالطريقة الحسنة فحسب، بل بالطريقة الأحسن? وما الطريقة الأحسن؟

"الطريقة الحسنة: أنك حين تقرب مال اليتيم لا تُبدده ولا تتعدَّى عليه، لكن الأحسن: أنْ تُنمي له هذا المال وتتمره وتحفظه له، إلى أن يكون أَهْلاً للتصرّف فيه. وكأن الحق - تبارك وتعالى - يقول: حقِقوا الحسن أولاً بالمحافظة على مال اليتيم، ثم قدِّموا الأحسن بتنميته له وزيادته زيادة تتسع لنفقات حياته، وإلاً فسوف يشب الصغير، وليس أمامه من ماله شيء. والحق -سبحانه وتعالى - يريد ألاً يحرم اليتيم من خبرة أصحاب الخبرة والصلاحية الاقتصادية وإدارة الأموال، فقد يكون من هؤلاء مَنْ ليس لديه مال يعمل فيه، فليعمل في مال اليتيم ونديره له وئنتيه"(3).

<sup>(1)</sup> تيسير الكريم الرحمن، لابن سعدي (ص457).

<sup>(2)</sup> التحرير والتنوير، لابن عاشور (7/122).

<sup>(3)</sup> تفسير الشعراوي (8520/14).

فالإحسان إلى اليتيم ومراعاته والاعتناء به، مما دعا إليه الشارع الحكيم، وأثنا عليه، وكذلك عدم إيذاءه والتعدي على أمواله يعد من الوسائل التي دعا إليه الشارع في حفظ المال وتنميته.

#### الخلاصة:

من الضروريات التي لا يصلح حال الأمة، ولا تستقيم مصالح الدنيا إلا بها "المال"؛ فهو عصب الحياة، وبه قيام مصالحها. وبينًا كيفية حفظ المال من جانب الوجود ومن جانب العدم، وهذا ما استنبطناه من سورة الإسراء، وهو الإحسان إلى ذوي القربى والمساكين وابن السبيل، ومراعاة مال اليتيم وتنميته للأفضل، وكذلك التوسط في استخدام المال وعدم الإسراف والتبذير يعد من أهم وسائل حفظ المال.

#### الخاتمة

الحمد لله على التمام وتوفيقه وإعانته, وقد خلص البحث إلى جملة نتائج، ومجموعة توصيات، أبرزها الآتي:

1) الحفاظ على الدين هو المقصد الأول من المقاصد الضرورية التي لا بد منها في قيام مصالح الدين والدنيا، مواءً أكان في الجانب العقدي أم الجانب التشريعي، وهو الأمر الذي أفاضت فيه سورة الإسراء.

- 2) أن مقصد حفظ النفس يعد في صدارة كليات الشريعة ومقاصدها العامة بعد حفظ الدين، بل إن من العلماء من قدم حفظ النفس على الدين. والشريعة أوضحت الحفاظ عليها من جانبين الوجود والعدم، وهو ما أبانته سورة الإسراء.
- (3) حفظ العقل يعد من المقاصد الضرورية الخمس، فهو مناط التكليف، فمن زال عقله زال عنه التكليف والحساب. فالحفاظ عليه هو مقصد كلي تفرع عنه وانبنى عليه كثير من المسائل والجزئيات. وسورة الإسراء عنيت بذلك، منها آيات منكري البعث، وآيات أثنت على أهل العلم وذمت أصحاب الأهواء والتقليد الأعمى.
  4) حفظ النسل من مقاصد الشريعة التي دعت إليه، فهو من مقتضيات استقامة الحياة واستمرارها، ويتمثل جانب الوجود بالزواج ومكم لاته، وجانب العدم فيما يمنع تعطيل النسل وإفساده، كتحريم الزنا ومنع قتل الأولاد، والأخير نصت عليه سورة الإسراء.
- 5) من الضروريات التي لا يصلح حال الأمة، ولا تستقيم مصالح الدنيا إلا بها "المال"؛ فهو عصب الحياة، وبه قيام مصالحها. ولأهمية الأمر ذكرت سورة الإسراء الإحسان إلى ذوي القربى والمساكين وابن السبيل، ومراعاة مال اليتيم وتنميته للأفضل، وكذلك التوسط في استخدام المال وعدم الإسراف والتبذير؛ كونه يعد من أهم وسائل حفظ المال.

## التوصيات:

ثمة توصيات نوصي بها، من أهمها:

- 1) دراسة الضروريات الخمس في سور القرآن الأخرى.
- 2) تناول ضرورة واحدة من الضروريات الخمس في سورة واحدة من القرآن الكريم.
  - 3) دراسة القواعد المقاصدية في سور القرآن الكريم.
- 4) إنشاء مراكز علمية متخصصة في مجال علم المقاصد وعلاقته بالقرآن الكريم.

والحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

## فهرس المصادر والمراجع

- 1) ابن الجوزي: جمال الدين عبدالرحمن بن علي بن محمد, صفة الصفوة , تحقيق: أحمد بن علي , دار الحديث, القاهرة, مصر , ط1, 1421هـ -2000م .
- 2) ابن العربي: أبوبكر محمد بن عبدالله المعافري الإشبيلي المالكي, المعروف بابن العربيب, (ت: 543هـ
   ) , أحكام القرآن, دار الكتب العلمية, بيروت, ط3, 1424هـ 2003م.
  - 3) ابن القيم: الفوائد, دار الكتب العلمية, بيروت, ط2, 1393هـ 1073م.
- 4) ابن النجار: تقفي الدين أبو البقاء محمد بن أحمد بن عبدالعزيز بن علي الفتوجي (ت: 972ه) ,
   شرح الكوكب المنير , تحقيق: محمد الزحيلي وزيه حماد, مكتبة العبيكان, ط2, 1418ه ـ 1996م .
- ابن تيمية: تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبدالحليم الحراني, اقتضاء الصراط المستقيم, تحقيق:
   ناصر عبدالكريم العقل, دار عالم الكتب, بيروت, لينان, ط7, 1419هـ 1999م.
- 6) ابن جماعة: محمد بن إبراهيم بن سعدالله, تحرير الأحكام في تدبير أهل الإسلام, (ت: 733ه), تحقيق ودراسة وتعليق: د. فؤاد عبدالمنعم أحمد, دار الثقافة, قطر, الدوحة, ط8, 1408ه, 1988م.
- 7) ابن حنبل: أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني, أبوعبدالله, مسند الإمام احمد (ت: 241ه ), تحقيق: شعيب الأرناؤؤط وآخرون, مؤسسة الرسالة, ط2, 1420ه . 1999م .
- 8) ابن حيان: محمد بن يوسف الشهير بابن حيان الأندلسي, تفسير البحر المحيط, تحقيق الشيخ عادل أحمد عبد الموجود, الشيخ على محمد معوض, د. زكريا عبد المجيد الدوقي. د. أحمد النجولي الجمل, دار الكتب العلمية, لينان بيروت, لبنان, ط1, 1422هـ ـ 2002م.

- 9) ابن عاشور: محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر التونسي, مقاصد الشريعة الإسلامية, دار سحنون, تونس, ط 2, 1428هـ 2007م.
- (10) ابن عاشور: محمد الطاهر, التحرير والتنوير, المعروف بتفسير ابن عاشور (ت: 1339هـ) مؤسسة التاريخ العربي, بيروت, لبنان, ط1, 1420هـ 2000م.
- 11) ابن فارس: أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا, معجم مقاييس اللغة, تحقيق: عبدالسلام محمد هارون, دار الفكر, 1399هـ 1979م.
- 12) ابن كثير: أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي الدمشقي, تفسير القرآن العظيم, تحقيق: سامي بن محمد سلامة, دار طيبة, ط2, 1420هـ 1999م.
- (13 ابن ماجه: أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني (ت: 273ه), سنن ابن ماجه, تحقيق: شعيب الأرناؤؤط, عادل مرشد, محمد كامل, عبداللطيف حرز الله, دار الرسالة العالمية, ط1, 1430هـ 2009م.
- 14) ابن منظور: محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري, لسان العرب, دار صادر, بيروت, ط1.
- 15) الإسنوي: جمال الدين عبدالرحيم, نهاية السول شرح منهاج الوصول, دار الكتب العلمية, بيروت, لبنان, ط1, 1429هـ 1999م.
- 16) الأشقر: عمر بن سليمان بن عبدالله العتببي, القيامة الكبرى, دار النفائس, الأردن, ط6, 1415هـ 1995م.

- 17) الآلوسي: شهب الدين محمود بن عبدالله الحسيني, روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثالي, تحقيق: على عبدالباري عطية, دار الكتب العلمية, بيروت 1415هـ
- 18) الآمدي: علي بن محمد بن الحسن, الإحكام في أصول الأحكام, تحقيق: د سيد الجميلي دار الكتاب العربي, بيروت, ط1, 1404ه.
- (19) البخاري: أبو عبدالله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة الجعفي, الجامع الصحيح المختصر من أمور رسول الله, وسننه وايامه, تحقيق: د. مصطفى ديب البغا, دار ابن كثير, اليمامة, بيروت, ط3, 1407هـ 1987م.
- (20) البغوي: أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد الفراء الشافعي (ت: 519ه), معالم التنزيل , تحقيق: محمد عبدالله النمر عثمان , سليمان مسلم الحرش, دار طيبة للنشر والتوزيع, ط4, 1417ه 1997م.
- 21) الترمذي: أبو عيسى محمد بن عيسى السلمي (ت: 279هـ), سنن الترمذي, تحقيق: بشار عواد معروف, دار الغرب الإسلامي, بيروت, 1998م.
- (22) الثعلبي: أحمد بن محمد بن إبراهيم أبو اسحاق (ت: 427ه), الكشف والبيان, عن تفسير القرآن, تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور, دار إحياء التراث العربي, بيروت ـ لبنان, ط1, 1422هـ .
- 23) الجرجاني: علي بن محمد بن علي, التعريفات, تحقيق: إبراهيم الأنبياري, دار الكتاب العربي, بيروت, ط1, 1405ه.

- 24) الجصاص: أحمد بن علي الرازي (ت: 370ه), الفصول في الأصول, تحقيق: د. عجيل جاسم النشمي, وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية, دولة الكويت, ط2, 1414ه, 1994م.
- 25) الجصاص: أحمد بن علي المكني بأبي بكر الرازي الحنفي, أحكام القرآن, تحقيق: محمد الصادق قمحاوي, دار احياء التراث العربي, بيروت, 1405هـ.
- 26) الجويني: عبدالملك بن عبدالله, البرهان في أصول الفقه, تحقيق: د. عبدالعظيم محمود الديب, الوفاء, المنصورة, مصر, ط4, 1418ه.
- 27) الحاكم: محمد بن عبدالله أبوعبدالله النيسابوري, المستدرك على الصحيحين, تحقيق: مصطفى عبدالقادر عطا, دار الكتب العلمية, بيروت, ط1, 1411هـ 1990م.
  - 28) الخادمي: نور الدين مختار, علم مقاصد الشريعة, مكتبة العبيكان, ط1, 2001م.
- 29) الدمياطي: أبوبكر ابن السيد محمد شطا, حاشية اعانة الطالبين على حل ألفاظ فتح المعين لشرح قرة العين بمهمات الدين, دار الفكر , بيروت.
- (المتوفى: الذهبي: شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: 80) الذهبي: الديخ الإسلام وَوَفيات المشاهير وَالأعلام, المحقق: الدكتور بشار عوّاد معروف, دار الغرب الإسلامي. ط1، 2003 م
- 31) الرازي: فخر الدين محمد بن عمر التميمي الشافعي, مفاتيح الغيب, دار الكتب العلمية, بيروت, ط1, 1421هـ 2000م.
- 32) الرازي: محمد بن أبي بكر بن عبدالقادر , مختار الصحاح, تحقيق: محمود خاطر, مكتبة ناشرون , بيروت, 1415هـ 1995م.

- 33) الرازي: محمد بن عمر بن الحسين, المحصول في علم الأصول, تحقيق: طه جابر العلوني, جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية, الرياض, 1400ه.
- 34) الزبيدي: محمد بن محمد بن عبدالرزاق الحسيني, أبو الفيض, الملقب بمرتضى الزبيدي, تاج العروس من جواهر القاموس, تحقيق: مجموعة من المحققين, دار الهداية.
- 35) الزرقاني: محمد عبد العظيم الزرقاني، (ت: 1367هـ) مناهل العرفان في علوم القرآن، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، ط3
- (36) الزركشي: بدر الدين محمد بن عبدالله بن بهادر (ت: 794ه), البرهان في علوم القرآن, تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم, دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركائه, ط1, 1376هـ 1957م.
- (37 الزركشي: بدر الدين محمد بن عبدالله بن بهادر (ت: 794ه), البحر المحيط في أصول الفقه, تحقيق محمد محمد تامر, دار الكتب العلمية, بيروت, لبنان, ط 1, 1421هـ 2000م.
- 38) الزمخشري: جار الله, أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد (ت: 538هـ), الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل, دار الكتاب العربي, بيروت, ط3, 1407هـ.
- (39) السبكي: تاج الدين عبدالوهاب بن علي بن عبد الكافي, الأشباه والنظائر, دار الكتب العلمية, ط1, 1411هـ 1991م.
- (40) السبكي: علي بن عبد الكافي, الإبهاج في شرح المنهاج على منهاج الوصول إلى علم الأصول للبيضاوي' تحقيق: جماعة من العلماء, دار الكتب العلمية, بيروت, ط1, 1404ه.

- 41) السرخسي: محمد بن أحمد بن أبي سهل السرخسي أبوبكر, أصول السرخسي, دار الكتب العلمية, بيروت, ط1, 1414هـ ـ 1993م.
- 42) السعدي: عبدالرحمن بن ناصر بن السعدي, تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان, تحقيق: عبدالرحمن بن معلا اللوبحق, مؤسسة الرسالة, ط1, 1420هـ ـ 2000م.
  - 43) سيد قطب إبراهيم: في ظلال القرآن دار الشروق, القاهرة.
- 44) السيوطي: جلال الدين عبدالرحمن, الأشباه والنظائر في قواعد وفروع فقه الشافعية, دار الكتب العلمية, بيروت, لبنان, ط3, 1403ه.
- 45) الشاطبي: إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي, (ت: 790ه), الموافقات, تحقيق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان, دار ابن عفان, ط1, 1417ه ـ 1997.
- 46) الشاطبي: إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي, (ت: 790ه), الاعتصام, دار ابن عفان, 1412هـ 1992م.
- (47) الشافعي: محمد بن إدريس الشافعي, (ت: 204ه), الأم, دار المعرفة, بيروت, ط2, 1393هـ.
  - 48) شحاته: عبدالله محمود شحاته , تفسير سورة الإسراء.
  - 49) الشعراوي: محمد متولى الشعراوي, تفسير الشعراوي, القاهرة, مصر.
- 50) الشنقيطي: محمد الأمين بن محمد المختار الجكني, (ت: 1393ه), أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن, تحقيق: مكتب البحوث والدراسات, دار الفكر, بيروت, 1415ه ـ 1995م.

- (51) الشوكاني: محمد بن علي بن محمد بن عبدالله اليمني, إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول, تحقيق: الشيخ أحمد عزو عناية, دار الكتاب العربي, دمشق, ط1, 1419هـ 1990م.
- 52) الشوكاني: محمد بن علي بن محمد, فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير (ت: 1250ه), دار الفكر, بيروت.
- 53) الطبري: محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الأملي (ت: 310هـ), جامع البيان في تأوبل القرآن, تحقيق , أحمد محمد شاكر , مؤسسة الرسالة, ط1, 1420هـ ـ 2000م .
- 54) طنطاوي: محمد سيد طنطاوي (شيخ الأزهر), التفسير الوسيط للقرآن الكريم. دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة القاهرة. ط1.
- عبدالعظيم بن بدوي بن محمد, الوجيز في فقه السنة والكتاب العزيز, دار ابن رجب, مصر, ط3, عبدالعظيم عن بدوي بن محمد الوجيز في فقه السنة والكتاب العزيز, دار ابن رجب, مصر, ط3, 1412هـ ـ 2001م.
- عبدالحميد القضاة, الأمراض الجنسية عقوبة إلهية, اختصاصي تشخيص الأمراض الجرثومية ووالأمصال, بربطانيا ط2, 1426 و والأمصال, بربطانيا ط2, 1426 و الأمصال, بربطانيا ط2, 1426 و الأمصال, بربطانيا ط2, 1426 و الأمصال والأمصال والم والأمصال والأمصال والأمصال والأمصال والأمصال والأمصال والأمصال والأمصال والأمصا
  - 57) عبدالمجيد النجار, مقاصد الشريعة بأبعاد جديدة, دار الغرب الإسلامي, ط2 2008م.
- 58) عبدالنور بزا, مصالح الإنسان مقاربة مقاصدية, هرندن فرجينا, المعهد العالمي للفكر الإسلامي, ط1, 2008م.
  - 59) عبدالله إسماعيل عبدالله هادي, المنجد في شرح المرشد في أصول الفقه, ط1, 2018م.
- 60) علي بن إسماعيل بن سيده المرسي (ت:458ه), المحكم والمحيط الأعظم, تحقيق: عبدالحميد هنداوي, دار الكتب العلمية, بيروت, 2000م.

- 61) الغزالي: محمد بن محمد أبو حامد, إحياء علوم الدين, دار المعرفة, بيروت.
- 62) الغزالي: محمد بن محمد أبو حامد, المستصفى في علم الأصول, تحقيق: محمد عبدالسلام عبدالشافى, دار الكتب العلمية, بيروت, ط1, 1413ه.
- 63) الغزالي: محمد بن محمد أبو حامد, المنخول في تعليقات الأصول, تحقيق: محمد حسن هيتو, دار الفكر, دمشق, ط2, 1400.
- 64) الفيومي: أحمد بن محمد بن علي الفيومي المقري, المصباح المنير, تحقيق: يوسف الشيخ محمد, المكتبة المصربة.
- 65) القرافي: أبو العباس أحمد بن إدريس الصمهاجي, (ت: 684ه), الفروق, تحقيق: خليل المنصور, دار الكتب العلمية, 1418هـ 1998م.
- (66) القيس: أبو محمد مكي بن أبي طالب خموش بن محمد بن مختار القيروانيثم الأندلسي القرطبي المالكي (ت: 437 ه), الهداية إلى بلوغ النهاية في علم معاني القرآن وتفسيره, وأحكامه, وجمل من فنون علومه, تحقيق مجموعة من طلبة الدراسات العليا بجامعة الشارقة, ط1, 1429هـ وحمل من فنون علومه, تحقيق مجموعة من طلبة الدراسات العليا بجامعة الشارقة, ط1, 2008م.
- 67) الكفوي: أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني, كتاب الكليات, تحقيق: عدنان درويش, محمد المصرى, مؤسسة الرسالة, بيروت, 1405ه.
- 68) الكيلاني: عبدالرحمن إبراهيم, قواعد المقاصد عند الإمام الشاطبي, دار الفكر, دمشق, سوريا, ط2, 1426هـ ـ 2005م.

- 69) محمد علي البار: الأمراض الجنسية أسبابها وعلاجها, مركز الملك فهد للأبحاث الطبية, كلية الطب, جامعة الملك عبدالعزيز, جدة, ط2 1406هـ 1986م.
- 70) مسلم بن الحجاج أبو الحسين القشيري النيسابوري, صحيح مسلم, تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي, دار إحياء التراث العربي, بيروت.
- 71) معلمة زايد للقواعد الفقهية والأصولية, مؤسسة زايد بن سلطان آل نهيان للأعمال الخيرية والإنسانية, مجمع الفقه الإسلامي الدولي, الإمارات, أبوظبي, ط1, 1434هـ 2013م.
- 72) الموسوعة الفقهية الكويتية, وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية, دار السلاسل, الكويت, ط2, 1427ه.
- 73) النسائي: أحمد بن شعيب أبو عبدالرحمن , سنن النسائي الكبرى, تقيق: د. عبدالقادر سليمان البنداري, سيطد كسروي حسن, دار الكتب العلمية, بيروت, ط1, 1411هـ ـ 1991م.
- 74) النووي: محي الدين أبوزكريا يحيى بن الشرف الشافعي (ت: 676ه), روضة الطالبين وعمدة المفتين, تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود ـ علي محمد معوض, دار الكتب العلمية, بيروت, لبنان.
  - 75) وهبه الزحيلي: الفقه الإسلامي وأدلته, دار الفكر, سوريا, دمشق, ط4.
- 76) اليوبي: محمد بن أحمد اليوبي, مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها, بالأدلة الشرعية, دار الهجرة, المملكة العربية السعودية, ط1, 1418هـ 1998م.
- 77) يوسف حامد العالم, المقاصد العامة للشريعة الإسلامية , المعهد العالمي للفكر الإسلامي, هيرتن , فرجينا , الولايات المتحدة الامريكية, ط2, 1415هـ ـ 1994م .
  - 78) يوسف القرضاوي, فقه الزكاة, مؤسسة الرسالة, بيروت, لبنان, ط20, 1412هـ 1991م.

## الرسائل العلمية:

- 79) فاضل ضايف سلطان: سورة الإسراء دراسة بلاغية دلالية, رسالة ماجستير, في اللغة العربية وآدابها, جامعة الكوفة, كلية الأداب, 1428هـ 2007م.
- (80) مسعود عبدالقادر, الاختلاف في ترتيب المقاصد الضروري وأثره في الفروع الفقهية, رسالة ماجستير في العلوم الإسلامية, تخصص فقه وأصوله, كلية العلوم الاجتماعية والعلوم الإسلامية, قسم الشريعة, جامعة أدرار احمد درارية, 1432هـ 2010م.
- 81) نافذ ذيب أبو عبيدة , التدابير الشرعية الوقائية لحفظ العقل, رسالة ماجستير في الفقه والتشريع بكلية الدراسات العليا , جامعة النجاح الوطنية, نابلس, فلسطين, 2011م.

## المجلات العلمية:

- 82) محمد علي جبران, اختلاف الأصوليين في ترتيب المقاصد الضرورية, مجلة جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية, السودان, نصف سنوية, علمية, محكمة, السنة 15, العدد 21, محرم, 2010م.
- 83) نزار عبدالقادر ريان: أحاديث الإسراء والمعراج عرض وتحليل, مجلة الجامعة الإسلامية, كلية أصول الدين الجامعة الإسلامية, غزة, فلسطين, المجلد 9, العدد 2, 2001م.

# المجامع الفقهية:

84) قرارات وتوصيات مجمع الفقه الإسلامي التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي, بمجلس القه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره الخامس بالكويت, من 1- 6 جمادي الآخر, 1409ه, الموافق 10 - 15 كانون الأول ديسمبر 1988م.

# المواقع الإلكترونية:

- 85) توصيات من ندوة بعنوان " فيروس كورونا المستجد وما يتعلق به من معالجات طبية وأحكام شرعية, مجمع الفقه الإسلامي الدولي التابع لمنظمة التعاون الإسلامي, بتاريخ 4/16/ 2020م.
  - 86) موقع منظمة الصحة العالمية على الشبكة العنكبوتية



# STARDOM UNIVERSITY

Islamic and Sharia Studies

Stardom Scientific Journal of Islamic and Sharia Studies —
 Published quarterly by Stardom University
 Volume 2 - 1st issue 2024
 ISSN: 2980- 3810

